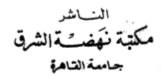


د کستور محتر صلح محالت بر کلیف الآداب - جامعة النیا

عمروبن عبيدواراؤه الكلامية

۱۹۸٥



#### ى<del>تىرىتىن ئەر</del>

الامه الاسلامية لها تراثها ألخالد ، سطع توره فى مترة مبكرة ، ماشياع المعرمة والهدى ، وهو ترات متنوع ، جاء شناملا لذيارات مكرية متعددة ومتنوعة ، جعلته صالحا لأن يكون زادا للخلف ، ياخ خون من إسلامهم ما ينيدهم فى تضالحا لأن يكون زادا للخلف ، ياخ خون من ما يدم ما ينيدهم فى تضالحا لن يكون زادا الحلق ، يا وينهلون منه ما يدم ما ينيدهم فى تضالحا لن يكون زادا الحلق ، يا وينهلون منه ما يدم ما ينيدهم فى تضالحا لن يكون زادا الحلق ، يا وينهلون منه ما يدم ما ينيدهم فى تضالحا لن يكون زادا الحلق ، وطورها ، وينهلون منه ما يدم فيهم من جديد لكى يكون أما فيمن تقدم السوة حسنة نتامى بها ، ولكى نواجه بروح الثقة فى النسنا ما ينيد الينا من تيارات مكرية غريبة من الاسلام والامة الإسلامية

محياتهم والمأمتزلفة المشتبار هاشمن بالتجرة المدارس الكلامية في الاسسليان م تحتل مكانا مرموها في هذا التراث ، بما الطّاعات من فكر ، كان له إنزين الذي لا ينكر ... في بنساء فلسفة أصيلة للإسلام ، استطاعت بها أن تواجه التيارات الخالفة للإسلام منذ الصيدر الاول ، وما زالت جوانب كشيرة ون هذه الفلسيغة تتميز بالطراغة والايداع ، وتقيد في بناء الشــخصية الإلحادية أو المصللة التي تند اليدا ، كما تنبد هذه الناسفة ايضا في مواجهة المشكلات المعاصرة المجتمعاتيا الاسلامية". منا المسلام و المسمد الي المارية تبنى المعتزلة نزعة عقلية ، كانت لهم منهجا ، ونورا يهتدون به في فهم النقبل وادراك مضبونه وتحسواه ، ولدت تنهم حربة المستكر والراي ، التي حاولوا نشرها في مجتمعهم ، وعملوا على نبوها وتطويرها ، وفي الحتيقة لا نكاد نجد مدرسة فكرية اسلامية نمت فيها هذه الحسارية الفكرية ، كيا نبعة في رحاب مدر المعاومين London, 1962, 38. Way 12 -للمأ يسغهم بالتعوثات ايضا بالمجرين (1) clarify (Consistence) of Muslim (Theology, "Uppercentering, (1) clarify the consistence of the consisten

أبو سلوم المعتبزلي

وقد هيات لهم هذه الحرية في الفكر والراى ، البحث في ترات الامم المختلفة ، وبخاصـــة التراث اليوناني الفلسفى متناولوا اجزاء منـــه بالبحث والدراسة ، وكانت عنايتهم به محددة بالافادة منه في تدعيم اصولهم الاعتقادية ، في مواجهة المخالفين من اصحاب الديانات والملل ، والاهواء والنحل ، والتي كانت على دراية كافية بجوانب كثيرة من هذا التراث

من أجل هذا يمكن التول بلن المعتزلة يرجع اللهم التصل في الأسهام في تحسديد معالم العقيدة الأسلانية ، وايضا في تأسيش دعائم الحركة العلمية الأسلامية بوجه عالم ، ذلك لائهم لم يكونوا روادا للفكر الديني منعط ، بل ايضا كانوا روادا للفكر العلمي في عشرهم ، لتبكنهم من دواسة علوم عصرهم والعصور السابقة عليهم ، والتهائهم التي الراء المبتكرة مسبقوا بها عصرهم التي عصور الحرى لاحقة ) غدهدوا بها التي منكرين غيرهم ، والعصد بهم فلاسفة الاسلام .

وليس من شك في ان نزعتهم العتلية مكنتهم من أن يتسع منه وم الحرية الفكرية ليضمل الحرية الانسانية ، مقرروا هذه الحرية ، ودامعوا عنها ، مؤكدين على الالتزام الأخلاقي ، والمستولية الدينية .

وهكذا يكون التراث المعتزلى -- كجزء أصيل فى التراث الاسلامي --تراثا ثريا خصبا ، مسئوليتنا هى بعثه وأحياؤه ، ونؤكد -- هنـ-ا --

Hoinrich Stoiner الذي يلتب المعتزية بالمنكرين الأحرار ، ووات الذي يتصليل في تزعلهم العتلية بملكري الترن التاسع عشر انظر في ذلك : Watt : lelamic philosophy and theology, London, 1962, 58.

ني بري المحتم بري

جماً يصنبهم ماكدونالد أيضا بالمكرين الأحرار .... أنظر : Macdonald : Development of Muslim theology, Tunisprudence and Conistutional theory, Iondon. 1927. P. 129.

الذهذا للترائد سياشانه شبان إي ترابق حضياري من به نقاط تروة ويدنته الم ضعف ويدما بلائم حيبياتنا المعاصرة ، وبه با لا يلائمها ، وانعا يلائم عصره الذي نشبا فيه ، من هنا وجب أن تكون النظرة الواعية النترية الفاحصة هي أساس بعث هذا التراث ، نبها وحدها يبكننا استخلاص تيم هذا التراث ، وبها أيضا نستيتي ما هو صالح ومفيد من هذه التيم لحياتنا المعاصرة .

ان الباحث المنصف إذا نظر في فكر المعتزلة ، فلا شيك انه المعتزلة ، فلا شيك انه المعتقية ان يحد مواقف يمكنه أن يستظلص منها قيما يمكن الانتقاع بها في حياتنا المعاصرة ، ويمكن أن نشير إلى بعض منها فيما يلى :

من أهم التيم التي يتف عليها الباحث في علم الكلام بعلمة وفي الفكر المتزلى بخاصــــة تيمة ارتباط الفكر بالممل ، ذلك أن المشكلات التي اهتم بها المتكلمون هي مشكلات نبتت من واقع حيساتهم ، مجاء تراثهم معايشا لواتعهم ، فارتبط النظر بالواقع ارتباطا وثبتا عندهم .

يالهذه القيبة إهبية خامبة في تقدم أي مجتمع وتطوره 16 عمى السبيل الوحيد للعبور بمجتمعاتنا الاسلامية إلى حيساة المضل، ولعسل ما تعانيه مجتمعاتنا الاسلامية من مشكلات وتلخس النا هو يرجع ب في المقام الاول - الى أن هناك الشطارا بين مكرنا وواتعنالا ، متخلينا من مشكلاتنا الحقيقيسة، والفيسنا في مشكلات واعدة الينا من نقامات في مشكلاتنا الحقيقيسة، والفيسنا في مشكلات واعدة الينا من نقامات في مشكلاتنا الحقيقيسة، والفيسنا في مشكلات واعدة الينا من نقامات في مشكلاتنا الحقيقيسة، والفيسنا في مشكلات واعدة الينا من نقامات في مشكلاتنا الحقيقيسة، والفيسنا في مشكلات واعدة الينا من نقامات في مشكلاتنا الحقيقيسة، والفيسنا في مشكلات واعدة الينا من نقامات في مشكلاتنا الحقيقيسة، والفيسنا في مشكلات واعدة الينا من نقامات واليه عنسا المار شيئا من الفيرية بين المنكر وواقعات العالمي وليقا أذا أردنا أن يكون لنظرنا ونكرنا قيمة في حسل مشكلات مجتبعاتنا الأسلامية المامرة

موقيعة غانية العقل العبية عن ألتينة الاولى اوهى تبية العتسل. ينكن التلذخلامها بن التراث المتقرلي وعان ألتساخص المطلب التشريف المتصدرين. Dis file was downloaded from Ourar

وتيمة الاعتباد على العتل تيمة بالفة الاهبية ، غالعتل هو السبيل فى نهم الدين ونصوصه ، وهو عماد الاجتهاد ، وحل ما يواجهنا من مشكلات ، وإذا كنا تقول بالعتل قائنا نتول بذلك العتل المتلخى مع النصوص التينية ، أى ذلك العتل الذي ياتئس بالدين ، لا العتال

المعتل له تيمكة خاصة في الدفاع عن الذين ، متسط كان احسد المعتل المهابة في المتخدام المعترلة اللعتل، هو مؤاجهة المظالمين ابن اصتخاب الديانات الأخرى والصحاب الملل والأهواء ، والنخل المختلفة ، لائه ليس من سبيل الى مواجهة هؤلاء الا بذليل المتل.

ولا شك أن استخلاص هذه التيبة واستبتاءها في تواندا المعاصر ، سوف يفيد في مجالات كثيرة : في الدفاع عن الدين ، لوفي السياعة حرية الفكر ، تلك الحرية التي تتبع لذا التامة الحوار الفكري الخطر ، وترسيخ فينسا قيما وآذابا افتقسدناها في خصوارنا بعضسنا مع البغض الخصر ، فضسلا عن أنه ليس من سبيل التي تجبيع الكلمة له ودعسوة المخالف ، ورد المتطرف الا بالحوار المتلى المتنع .

ولا يتدح فى استخلاص هذه التيبة واستبتائها فى تراثنا المعصر -بعض المواتف المنظرعة فى استخدام المعتل عند المعتزلة عكما لا يتدحنيها ايضا ان المعتزلة مدوا استخدام المعتل الى وضوعات ليس من طبيعتها ان تعالج منطق المعتزلة من ذلك لان هذا كله لا يمثل موتف علما علد المعتزلة من فالمعتزلة شنائها شنان إى تيسار فكرى يعمر فترة من الزمن ا، قد ابعمينه التطرف

والمقالاة بن تبل المتعصبين له "وعلى هذا لو استطنا هذه المواتف المتطرعة ما الراطلة على مجرى التيسان العتلى عندهم ، لانهم بشكل عام كانوا الحريضين على الاستخذ تفارض ما بين حجة العل وحجة القتل"، بان الراءهم جاف في معظمها فيرات الفهم النضوض الدينيات في معظمها فيرات الفهم النظرين والخطارة المعلمية بالدين والخطارة

وَتَحَانَ فَي اسْتَيْدَانَنَا لَتَيْمَةَ المَعَلَ وَ السَّنَا مَطَابَعِنَ جَانَ عَطَبَيَهُ على نَعْسَ المُوضوعات الَتَى تَنَاولوها تَنَاولا عَتَلَيا ؟ إذ رَبْها لَم تَكَن هى نَفْتَن المُوضوعات التى تهمنا فى حياتنا المعاصرة ؟ علينا - مَتَط - أن نستخلص منهم عتلية النظرة ؟ ثم نَطَبِتها على ما تَرَاه مَن مُوضوعات مناسبة ؟ أو تكون من طبيعتها أن تعالج هذه المعالجة المعتلية .

وللسفات الربط بتيمة المعتل تيفيسة الانتشياع على نتسافات الغصر وللسفاته ، فلتد راينساء إن النزعة الفتلية عند المعتزلة ، ولدت غيهم حسوية فكرية ، دفعتهم إلى دراسة الثقافات الاجنبية منا مكنهم من الدفاع عن الاسللام ، ولقد تفسوق المعتزلة ف هذا المجال ، تفسوقا كبيرا ، ما جعل أيبرج يصف فلسفتهم بأنها فلسفة دفاعية تهدف إلى الدفاع من الوحى والنبسوة ، وأنها جدلية بمعنى أنها كانت تغزو مواطن الأديان الفلسفية (1) .

اوهِكذا: لكى تستطيع: (المتزاية القينيسام: بمهمة الدفاع عن الدين: الدين، وهـ. وتُحتيَقُ نجاح كبير في هذه المهمة ، كان لابد لها من أن تستفيد في تدعيم

1.11

Encyclopiedia\_of Islam : Art : Mu'tezla.

اساليب جدلها مع الفرق المخالفة يكل وسيلة ممكنة ، وكانت الفلسية اليونانية احدى وسائلها في عذا المجال ، وإن كان ذلك لم يحدث عطريتة واشحة الاعلى يدى أبي الهذيل العلاف ، فلم يعرف عن عمرو بن عبيد أو واصل بن عطاء ، أنهما تناولا في بحوثهما شيئا من مسائل الفلسفة اليونانية (() ...

ويبدو أن المعتزلة تقدمت في ميدان دراسة الفلسفة والاستقادة منها ، الى هد جعل الخياط (المؤرخ المعتزلي)، ينتصر على ابن الراوندى ويتفاخر يتقدم المعتزلة في هذا المجال عن أي مزيقة كلامية الخري (٢) و

ولعل هذا يدعونا الى استخلاص تيبة الانتتاع على نتافات العصر وفلسغاته ، اذا أردنا بحق أن ندافع عن الاسلام ، وبخاصة فى عصرنا ، الذى ساعدت غيه سهولة الاتصال بين شعوب العالم على أن نقد الى بلادنا الاسلامية تيارات فكرية مختلفة وفلسفات شتى ، وهى فى معظمها تحمل فى طياتها معتدات تخالف الاسسلام تماما ، بل وتهاجمسه ، وليس من سبيل للتمسدى لخطر هذه التيارات والفلسفات الا بالعكوف على دراستها دراسة واعية متأنية ، واستخراج قيم من الاسلام تقف فى مواجهة

(1) أنظر - الشهرستاني - الملل والنحل ، نشر عيسى البـــابي
 الحلبي ، القســاهرة ، ١٩٦٨ ، ج ١ ، ص ٢٩ ، ص ٢٩ ، ص ٩٩ .
 وأنظر أيضا :
 Macdonald : Development of Muslim theology,
 Early Islam Indon.

P. 128. Watt : Free Will and, Predestiation in Early Islam, Iondon, P. 63.

(٢) الخياط : الانتصار اوالرد اعلى ابن الراوندى المحد، تحقيق تيبرج ، مع مقدمة له بقام المحق ، دار الكتب المعرية ، القـــــاهرة ، عام ١٩٣٩م٥ المن ١٩٣هـ ١٩٣ سالمن ١٩٣ .

قيم هذه الفلسقات ؛ أما الهجوم يدون دراية مكانه ضرب في عماية !! رايا الانفلاق والانعزال عنها ؛ علن بكسبها إلا بالتوة

وليس من شك في أن الانتتاح على تقامات العصر يكسب دماعت ا عن الاسلام توة ، ونتصد به انفتاح التاقد المتبصر ، لا الفتاح المقلد ، مان النظرة النقدية لكل ما يفيد الينا تفيدنا في أن نسبتى ما نراة صحيحا من هذه الثقافات ، ونستيعد منها ما نراة فاسدا من المكارها ، ونكبل ما يكون ناقصا منها ، نهو انفتاح لا تضيع غيه هويتنا ، بل انفتاح يتيح لنا وتفة أيجابية من ثقافات عصرنا ، نكون بها حاقة من حلقات الفكر العالى كما كان أسلامنا

خذه في عجالة سريعة بعض التيم الذي يبكن استخلاصها من التراث المتزلى راينا من الماست أن نقتر اليها ونحن نقدم له...ذا البحث الذي يتناول واحددا من كبار شيوخهم ، احتل في تاريخ المتزلة مركزاً ممتازاً ، ماليه والى رميته واصل بن عطاء ينسب مصل تاسيس المتزلة ، بما اسهما به في وضع اصول المذهب ، تلك الاصول الذي تناولها الخلف بالشرح والتطوير والتعبيق ، حتى استترت على ما هي عليه حتى الان

ولم تقف جهوده عند حد النظر في المقائد ، وتتعيد التواعد ، بمنهج معلى يستأنس فيه بالنصوص الدينية تراتنا او سنة ، بل تعسيدى ذاك إلى نصرة الاسلام والدفاع عنه فصحد خطر الديانات المخالفة وكذا خطر اصحاب إلمال والاهواء والنجل المخطفة ، والتي شنت هجويا على الاسلام بتصد النيل بنه والتضاء عليه .

وامتدت جهوده أيضا الى المشاركة الايجابية فى حل مشيكلات مجتمعة ، متدم الرأى والمشيورة ، وانترح الطول لهذه المكلات . وطبق مبدأ الأمر بالمروف والنهى عن المنكر تطبيقا عمليا ، فكان دائم

ومع اهمية عمرو بن عبيد في تاريخ الفكر الكلامي عامة والفكر ن- اعبده ماية لولية بمستسفع ( تشاط معنا من مع ن الميضير ماية ا الاعتزالي خاصية ، الا أنه ليست هنساك – فيما نعلم – دراسية متكاملة عنه

بل انه يمكن القول اننا ما زلنا كحتى الآن معلومات جوانب كثيرة عن المعتزلة في بداياتها الأولى ؛ حقا لدينا معلومات وفيرة نسبيا عن رجال المعتزلة المتلخرين ؛ يغضل ما نشر عن مؤلفاتهم أو اكتشف من مخطوطاتهم ، وهذه المؤلفات لم تبدئا بمعلومات كانية عن أوائل المعتزلة - كواصل بن عطاء وعمرو بن عبيد . . . وغيرهما - تسبح باستجلاء آرائهم ؛ وببيان كيفية ظهور هذه الآراء وتطورها ؛ وما زالت الحاجة ماسة للتنتيب في مختلف المصادر لاستقصاء آراء الاوائل .

ويبدو أن هذا هو السبب الذي جعل الدراسات في هذا المحسال تليلة ، وهذا البحث الذي نقدم له الآن هو محاولة من جانبي لخوص هذا المجال ، قصدت به القساء مزيد من الضوء على هذه البدايات الاولى للفكر الاعتزالي لازالة بعض الفجوض الذي يكتنف هذا الجانب مفيعين ذلك على اعادة تركيب القضاء الفكري لعلم الكلام في بدايته ، فنتف بذلك على بداية ظهور الامكار الاعتزالية ، لوبيال تطورها ا

ولا يفوتنى - منت - أن أشبر إلى التداية الزائدة - في هذا المجال - لاستاذى الدكتور أبو الوما الغنيمي التعتازاتي في در استنده

عن، والمستسل يبن (عطب اعرابات)، والتي الفقت ، منها، في ينظن إهسيدا إيهن ا عمروا بن عبيد .

وجاء بحثي هذا في أربعة بصول جابت على النجو التلى :

الغصل الأول: حياة عمرو بن عبيد ومصنفاته

تتلولت في هذا الفصل ، حياة عبرو ، وتشاته ، عكشفت من البيئة التي عاش فيها ، والتي اعتقد ان هذه البيئة ، وهي بيئة البصرة ، كانت عاملا من عوامل عديدة دفعت به الى البحث في المشكلات التيئية والدياسية ، بنزعة عقلية واضحة ، كما اشرت الى مصادر تكوينه العلمي ، والى تلمذته للحسن البصري ، وتناولت مكانته بين علماء عصره من جانب،وبين رجال الاعتزال من جانب آخر ، وبينا كيف أن المعتزلة عصره من جانب،وبين رجال الاعتزال من جانب آخر ، وبينا كيف أن المعتزلة معره من جانب،وبين رجال الاعتزال من عالب آخر ، وبينا كيف أن المعتزلة بنسب اليه كنسبتها الى واصل بن عطاء ، مكان شيخ الاعتزال في عصره ، كما انتهيئا الى أن الاعتزال لم ينشا في حياة الحسن ابصرى ، بل كان ذلك بعد موته ، وأن وأصل اذا كان قد وضع بعض قواعدا بل كان ذلك بعد موته ، وأن وأسلا اذا كان قد وضع بعض قواعد الم الاعتزال ، قان عمرو بن عبيدة قد اضاف البها قواعد اخرى ، وأعدنت نبتا لمؤلفاته ، وحققت تاريخ وقاته .

وهذه المسائل التي عرضت لها في هذا الفصل كانت بمثابه التعريف به ، وازالة العبوض الذي يكتف هذه الشخصية الهسامة ، ولست بخاجة الى القسول بأنه قد اعترضتني بعض الضعوبات وأنا بصيديد معالجة هذه المسائل ، وذلك يرجع إلى قلة المعلومات أنني امدتنا بها مصادر

الهوق وعلم الكلام ، مما اضطرائي الى التنتيب عنها في ثنايًا كتب الادب والتاريخ ، مضلا عن التراجم .

الفصلُ الثَّاني : التيارات الفكرية والدينية والسياسية في عصره :

عرضت فى هذا المصل لأهم هذه التيارات وموتفك منها ، غبينت موقفه من التيارات المخالف بة ، وكيف تصدى لها ، ثم بينا موقف من ظاهرة الوضع في الحرب ديث ، والتي انتشرت فى عصره ، وكانت عايلا هاما مع عوامل أخرى دنعت به الى استخدام العتل فى مجال الحديث ، هاما مع عوامل أخرى دنعت به الى استخدام العتل فى مجال الحديث ، ومعالجة المسكلات الدينية بوجه عام ، ما آدى به الى رفض بعض الاحاديث ، وهذه النزعة النتحدية فى مجال الحديث ، أثارت عايد به مجهور الحدثين فى عصره ، فجرحوه ، وبدعوه ، ورفضوا روايت به للحديث .

على أن ظاهرة الوضع والحشو في الحديث ؛ إدت إلى شبيع ع ظاهرة التشبيه والتجسيم ؛ فكان من الضروري أن تكشف عن مصادر هذه الظاهرة وأسباب شيوعها وكيف وقف عمرو بن عبيد موقف العداء من أصبحاب هذا التيار معلنا التنزيه المطلق للذات الألهية ، ومستدلا على ذلك بآيات من حكم التنزيل .

ثم تطرقنا الى عرض تيار الجبر والاختبار ، وحاولت أن أوضيح مصادر هذه المشكلة ، وموقف عبرو فى تبسكه بحرية الأرادة الانسانية ، فقد كان أول الذين دامعوا عنها من المعتزلة .

والحيرا عرضنا لعلاقته بالفرق الكلامية التي كانت في عصره...

المُعْمَلُ الثالث : (( التَزَعة العقلية عن عُمرو بن عبيد )) : يتناول هذا النصل بيان نزعة عمروا بن عبيرة العقلية ، وكن ظهرت لديه ؛ وقد أوضحنا أنها ظهرت نتيجة لعوامل اسلامية خالمية ، ولم يكن هناك ثمة مؤثرات اجنبية واعدة ادت إلى ظهولاها م

المؤلفة الوضيحة، إلى هذه النوعة المعتلية عندوق في مجالين هامين : الأوَلُ : حجال التعتشير . والآخر : حجال الحديث

# الفصل الرابع : آراؤه الكلامية :

اوضحت في هذا المصلل آراءه الكلامية والتي جاءت تهرة لوقته من مشكلات عصره ، ملقد خاض في مشكلة القدر ، التي تعسد من اهم المسائل في مذهبه ، ومنها تفسرع قوله بالوعد والوعيدد ، كما خاض في مشكلة التنزيه ، وقرر التنزية المطلق للذات الالهية ، واعتنق مذهب وميله في الاعتزال والذي يتعلق بمرتكب الكبيرة وذلك بعد مناظرة تبت بينهما، التعت يتركه مذهب أستاذه الحسن ، واعتناقه مذهب زميله واسسسل ابن عطاء ، وتفرع على هذه المسالة قوله في تحسديد الإيمان .

وهذه المسائل تتعلق في جبلتها بالجانب النظرى بن الايمان غهى أقرب إلى أن تكون أصولا للاعتقاد ، وهي بدورها حددت أسسسول ألمبل عنده ، مأبنا عن موقفه بن غريقي الجمل ، والنزاع السسياسي بين على رضي الله عنه ، ومصساوية ، وآرائه في مشسطة الإملية ، وأوضحنا كيف وضع مبادىء للأمر بالمعروف والنهي عن المسكر ، تلك البسادىء التي أبرزت أيجابيته تجاه المساركة في حل مشكلات مجتمعه ، والعمل على أصلاحه ، ونشر العدل ، والمساواة بين الناس ، ومواجهة الحكام ، ونشر مبادىء الدين وتدعيمه في قلوب النساس وعقولهم ، مبا جعله قدوة يحتذى بها في هذا المجال .

ولتد كونت هذه الآراء في جانبها النظرى والعملى ، المسادة الاولى لمسا سمى - عيما بعدد - بمصطلح الاصول الخمسة ، ذلك المصطلح الذى ميز الفكر الاعتزالي عن غيره ، حيث أن اشتباك الفرق الكلامية وتداخلها أدى إلى نوع من الخلط بينهما غميز المعتزلة أنفسهم عن غيرهم

> • بن الغرق الاكلامية بهذه الاسسول الخبسة. This file was downloaded from QuranicThought com

العذير هي مضول البحث الأربعة ؟ تصديّنا من خلالها ؟ أن تكشيف عن شيسخصية هامة من شيسخصيات الإعتزال ؟ وإن يُوضيع مذهبيه الكلامي .

وانى لأرجو أن أكون قد ونقت في الاقتراب من هذين الهدينين ، وإن يكون بحثى هذا قد وفق في أن يضع هذه الشخصية ومذهبها في موضعهما اللآئق بهما في تأريخ الحياة المعتلية في الأسلام .

والله الموفق ﴾ واليه يرجع الامر كليه..

القاهرة في ١٧ مشوال ٥،٠٤٢ ه ٤ يولية ١٩٨٥ م

مقمسد صالع مقمسد الشيد

الفصــل الأول حيـاة عمرو بن عبيد ومصنفاته ١ - اسمه ولقبــه وكنيته . ٢ - مولده ونشــلته . ٣ - تلمذته لابي الحسن البصري . ٣ - تلمذته لابي الحسن البصري . ٢ - مكانتــه . ٩ - اخــلاقه . ٢ - مكانتــه . ٨ - وفاته .

أبو سلوم المعتسزلي

## ۲ المرابقية والقبينية وكفيقته ؟

فسو : أبو عثمان محرو بن عبيد بن باب البصرى (١) ، واصله من الوالى ، وولاؤه لبنى تديم (٢) ، مجده « باب » فيما يتول الجاحظ بن سبى كابل ، من سبى عبد الرحن بن سمرة ، وكان « باب » مولى لبنى العدوية (٣) ،من تبيم التبيلة الشهيرة ، وكان « باب » مولى لبنى العدوية (٣) ،من تبيم التبيلة الشهيرة ، وكان « باب » مولى فعم العدوية ، من حين عبد الرحن بن مماحي الا تاريخ بفسداد » الى التسول : بانه من سبى عارش ، وهو جولى كل هوادة ، تعدم جان بالعدوية ، من حنظلة (٤) ، وينتهى اصاحب الا تاريخ بفسداد » الى التسول : بانه من سبى عارش ، وهو جولى كل هوادة ، تعدم جان بالعدوية ، من حنظلة ، من تبيم (٥) ، وهذا ما نجده عند الكمبي (١) ،

(1) عمرو بن عبيد ( بضم العين ، ومتح الباء واسكان اليساء ، ولى التشتغير ، ، ويتيد ابن خلكان اللم جدة « باب » عيتول : « أن اللم جسيده ( باب ) بباعين موحدتين بينهما الف ، وانما تيدته لانه يتصحف بنساب » ( انظر ابن خلكان : وميات الأعيان وانباء ابناء الزمان ، بتحقيق احسان عباس ، دار التقاعة بيروت ، المجلد التستاك ، م ٢٠٢٤ ) .

(۲) المنتبعودي : مزوج الذهب ، بتختيق بحسليد محيى الدين عبد الحميد ، دار الفكن ، بيروت ، الطبعت الخامينية ، ١٢٩٣ هـ، الجسزء الثالث ، ص ٣١٤ ، وانظر أيضا : ميزان الاعتدال في تقسيد الرجال ، بتحتيق على محمد البجساوى ، عيسى البابي الحليى ، القسم الثالث ، ص ٢٧٣ من بيساني من البيابي الحليم ،

(٣) والشريف المؤتمن والمائن الفيلد - الرتضي: ٢ يطبعة المشعاداتية: والشاهرة ٢ الجزء الإول=٢ من ١٩٧ ، ٢ أنه ٢٤ ت ما مستم، يندر مبتم. ٢ (٩٤ ٩٤ للبرد ٢٠ الكالمان ق اللغة والإذبك...٢ لبيزوت ٢٠ والجزء الأول ٢ ٢ ... ٢٢ ... ٢ ... ٢ ... ٢ ... ق تشتا ٢ قسم بـ حسابا ٢ ... ما مياما بي د د ستان.

(6) الخطيب البغدادى : تاريخ بغيداد ، التاهرة ، ١٩٣١ م ، الجزء الثاني عشر ، رتم الترجية ٦٢ ، من ١٩٦ . (٦) أبو القاسم التلخي الكتبي : بتاب ذكر العتزلة من متسالات الإسلامين المشركة التلخي الكتبي : بتاب ذكر العتزلة من متسالات المطوطة وحقتها فؤاد السيبيد ، إلدار التونيسية للنشر ، تونس ، علم ١٩٧٢ م ، من ٨٨

وابن خلكان (٧) ، وابن المرتضى (٨) ، ونشين وان الجمسيرى (٢) ، وابن تتيبة (١٠) . مسماح المالي حميلا بعلوي مسميد نو مساليات ميا : مسم تسملها للعرب بن عبيسد - اذن - بن الموالى ، وهسو غيما يبيدو قارس الأصل ، قدم اجسداده اسرى من ايران (١١) ، ويالقطع قارس الأق لم يجر عليه ولا على آبيه ، وانها جرى على جده باب . سركا عربا المياب المايية ، وانها جرى على جده باب .

واصل بن عطاء ، الوالى أمر اشتائع بين كبار شيسيوخ المعتزلة مثل : واصل بن عطاء ، وابي الهذيل العلاف ، ومعبر بن عبساد ، وابي على الجيسائي ، وغيرهم ، وتجدر الاشارة إلى أن أغلب حبلة العسلم والكلام والفلسفة في الترون الاولى للإسسلام كانوا من الموالي ، وهذا ما يترره ابن خلدون (11) .

- الاسليكة الله الحالي الذا المنظم حارية (المنظور العليمان). إساد ال**يكنى: عمرور بن العبيسة البابي العثمسيان** يق**نيها الجبيع إمن <mark>الرجيوار له</mark>بية. مستساد المثلا الإنباد البال** 

الملبي ال

(1) نشوان الحميرى : الحسور العين ، حققه وضيطه ، وحقق حواشيف ، ووضيع المهارسنة ، كمال مصطفى ، حكينة الخانجى يمصر ، ومكتبة المثنى ببغسداد ، القاهرة ، ١٩٤٨ م. ، ص ١١٢ ميا ما ما ما الميا لما رادا) إبن تقييق المعسارف ، حققت ، وقدم له ، الدكتور ثروت عكاشه ، دار المعارف ، الطبعة الرابعة ، القاهرة ، ص ١٨٢. وقد .

(1) الشريشي : شرح المقامات الحريرية ، وهو الشرح الكبير من ثلاثة شروح للمقامات ، بدون تاريخ ، الجيزء الأول ، ص ٣٧١ ، والمفسدادي : تاريخ بغداد ، ج ١٢، ، ص ١٦٦ وانظر أيضا : Brockimann : Geschicher Der Arabishen Litteratur, Leiden, Brill, 1937, p. 338.. . (1٢) (بن خلدون : المعدمة ، طبعة القاهرة ، ص ٤٠١ - ص٢٠٤ .

وَبِلَقَبِهِ إِن الْجَزَرِي (١٣) ؟ وَابَن حَجَرَ (١٤) ؟ وَالْبَعْدَادَى (١٥) ؟ بَالْبِصَرِي ؟ تُعْقَوْلُونَ أَبُو عثمان البَصَرِي وَذَلْكَ تَسْبَهُ إلَى مَدَيَّنَا اللَّهُ التَّي وَلِدُ وَنَقْشَا عَيْهَا .

## ا ـــ بولده ونشـــــاته :

اجمعت المصادر التي ترجبت لحياته على ان مولده كأن عام ٨٠ ه ، ولم يشد عنهم الا ابن حجر ، الذي يذهب الى ان سنة مولده ، عو وواصل بن عطاء ، كانت عام ٣٠ ه ، ومن المرجح ان يكون هذا خطا وقع اله ابن حجر ، وهو ينتل من المصادر القديمة ، خاصة وان بعض اله أدر المعتزلية ذكرت هذا التاريخ وهو عام ٨٠ ه تاريخا لميلاده (١٦).

ولم تبدئا المسادر بمطوبات عن حياته وظروف نشاته بالبصرة ، الأالها المنتا بمطوبات يسيرة عن ابيه وعبله ، منذكر المسادر أن اباه كان نساجا (١٧) ، ويذكر الذهبى أن عبرا كان نسساجا كابيه (١٨) ، غير أن ألاب تحول شرطيا للحجاج بن يوسف ، ويحسدد مساحب « تاريخ بقسداد » عبله بأنه كان من حرس السجون (١٩) .

(١٣) ابن الجزرى : غاية النهاية في طبقات القسراء ، مطبعة (١٣) السراء ، مطبعة النهاية ، محر ، ١٩٢٣ م ، ج ١ ص ٦٠٢

(1٤) ابن حجر : تهذيب التهذيب ، مطبعة مجلس دائرة المسارف (١٤) ابن حجر : تهذيب التهذيب ، مطبعة مجلس دائرة المسارف النظامية ، حيدر اباد الدكن ، الهند ، ١٣٢٦ هـ ، اعيسدت بالأونسنت من وليق دار مسادر ، بيروت ، ج ٨ ص ٧٠ .

(٥) الخطيب البغدادى : تاريخ بغداد ، ج ١٢ ، ص ١٦٦ .
 (١٦) روى ذلك ابن الرتشى عن الخياط المؤرخ المتزلى ( انظر :
 (١٦) من ١٦ ، والشريف الرتشى : الامالى ، ج ١ من ١١٨ ) ،
 والرن أبن حجر : تهذيب التهذيب ، ج ٨ ، من ٧٢ .

(10) الشريشي : شرح المتابات الحريرية ، ج 1 ص ٣٧١ .
 (14) الذهبي : ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، القسم الثالث ،
 (14) الدهبي : تاريخ بغدداد ، ج ١٢ ، ص ١٦٢ وايضا (١٩) البغدادي : تاريخ بغدداد ، ج ١٢ ، ص ١٦٢ وايضا (١٩) البغدادي : تاريخ مي ١٢٨ والشريف المرتضي : تمالي المرتضي ،

المراجع فتستع المرارين الا

ويبدو أن سسيرة أبيسه الإخلاقية لم تكن حسنة ؛ على عكس إبنه الذي نشب في طاعة إله ، مها جعل الناس إذا راوا عبراً مع أبيسه يتسبرون آليه بقولهم : هذا خير الناس أبن شر النساس ، فيرد عليهم أبوه « عبيد بن باب » بقوله : صدقتم هذا أبراهيم وأنا آزر (٢٠) .

كما يبدو إيضا أن النزعة الدينية لم تكن متحكمة في أيسبه، مقد وصفته المسادر الخطفة بأنه رجل سبوء، وعندما قبل له: أن أينك يختلف إلى الحسن البصري، ولعله أن يكون !! (٢١) ، قال : وأي خسم يكون من أبنى ، وقد أصبت أمه من غلول (٢٢) ، وأنا أبوه (٢٢) .

واغلب الظن ان تلك النزعة التينية التي اشتهر بها عبرو بن عبيد ، وهذا المسل إلى الزهد والتتوى والورع والعبادة ، كانا استعدادا ذاتيا ومذا المسل الي الزهد والتتوى والورع والعبادة ، كانا استعدادا ذاتيا لديه ، نما وتعبق بنضل المتدائه بالمسستاذه الحسن الممرى ، نما بيكن النشاته الأسرية اثر واضست نظم بيك ، بل ربعا تكون هذه النزعة الدينية المحكمة فيه ، وحسن سيرته الأخلاقية رد غط لفساد ابيه ، وجدو من

(٢.) أبن تتبية : المعارف ، من ٢٨٢ : وي بما در ١٠٠

(٢١) هكذا في النص ويبدو أن المتصود أن يكون مثلة في العيب إدة والزهد والتقوى والورع عهد أمام التابعين . ( أبن خلكان : وغيبات الأعيان ؛ ص ٢٦.) .

(٢٣) ابن خلكان : وفيات الأغيان ، المعلد الثالث ، من ٢٦

الْبُأَهِيَتِينَ الدينية والأخلانية (٢٤) .

هذا بها تبعنا به المعنادر عن طروف انشائة بالبضرة، وعن عور عفر لا ياسمع بتكوين ملورة انتيتة امن طروفة الأشرية المتوية عن ك<u>وتيا عن المتيا</u>نة تشابلته باليصرة 4-غير إنها تندنا بلغمي المعلومات عن تكوينه التعليي

۲ ، بتلمسفته الجسن البمري ۱۰

تذكر المصادر، جميعها الله التلفذ على يدر المام البطرة الذاك واهتمار البو استسعيد الخصن البصرى ( ٩٠٠ - ١٠٢ - هـ ) ٣ والمتسلم فور أفي تُعطّرها والبسللم والزاهد والوراع المسوهو الحما ايتسناه البن المؤتشي : شيد التابعين! ويتطله في الغضل والعلم ودماء النائش إلى الدين! بشتهور، (٢٥)

وكان الحسن البصرى صاحب مدرسة او خلقة علمية ، يلقى عيهسا بمغطف العلوم الإسلامية ، محاولا ما استطاع ... هو وتلاميذه ... تجنب عتن السياسة والدنيسا ، ومن هذه الدرسة الاولى ... المبكرة ... ظهريت كل ألفسرق المعارضة ، مالزهد ومدرسته ينسبان اليها ، والتدرية تهت اليها باكبر الاسباب ، والمتزلة منها خرجت ، واهل السنة والجماعة وهنبرون الحسن البصرى من سلف الامة الإسلامية (٢٩) .

يلقد اشمار ياقوت الحبوى الى هذه المكانة العلمية والدينية للجِسِين. البُصرى ، وتلمذة عمرو بن عبيد ورغاقه فى الدراسة : كقتسادة بن دعامة

(٢٤) يذكر الشريف المرتضى في بيان فساد سيرة جده الأخلاقية : « أن عبيد بن باب ، كان بوابا للحكم بن أيوب ، وكان باب ( جسيد معمرو ) مكاريا ، له دكان معروف يقال له دكان باب ، وكان فارسييا ، وللفرزدق ( الشاعر المسهور ) معه خبر مشهور ، تركنا ذكره لشهرته ولفكر أنفة » ( انظر : الإتالي ، ج أ من ١١٧-).

(٢٥) ابن المرتضى : المنيسة والأمل ، ص: ٢٢٪
(٢٦) الدكتور على سنامى النشار : نشراة التفكير الفلك في الانسلام،
دار المعارف ، التاعرف الطبيغة المتتابعة ، ٣٧٦ (م، جه: ص: ٢٦) .

السدوسى ، وواصل بن عطاء ، وفرقد السبخي ، فيتول : « ويجمع في مجلسه ضروب النساس ... هذا ياخذ عنه الحديث ، وهذا يلتن منه التأويل ، وهذا يسمع الحلال والحرام ، وهذا يتبع في كلامه المستوبية ، وهذا يحرر له المقالة ، وهذا يحكي الفتيسا ، وهذا يتعلم الحكم والقضاء ، وهذا يسمع الموعظة ، وهذا يحكي الفتيسا ، وهذا يتعلم الحكم والقضاء ، وهذا يسمع الموعظة ، وهو (في ) هذا كالمحسن المجاج ، وكالسراج وهذا يسمع الموعظة ، وهو (في ) هذا كالمحسن المحبح ، وكالسراج الوهاج تالقسا ، ولا ننسى مواقفه ، ومشاهد بالامر بالمصروف والنبي من المنكر ، عند الامراء واشسسباه الامراء بالكلام المقصل ، واللفظ من المنكر ، عند الامراء واشسسباه الامراء بالكلام المقصل ، واللفظ الجزل ، مع شسارة في الدين وبهجة في المسلم ، ورحمة النتى ، لا تثنيه الجزل ، مع شسارة في الدين وبهجة في المسلم ، ورحمة النتى ، لا تثنيه والنظ واللفظ وابن أبي اسحق صاحب النحو ، وفرتد السنجي صاحب الدقائق ، هؤلاء وابن أبي اسحق صاحب النحو ، وفرتد السنجي صاحب الدقائق ، هؤلاء ونظراؤهم غمن ذا مثله ، ومن يجرى مجراه » (٧٧)

ق انه استفاد من عبيد على يد هذا الاستاذ الجليل ، وليس من شك في انه استفاد من هذه التلمذة ، عاكنسب علما بكثير من العطوم الدينية واللغسوية من : قرآن ، وحسبيت ، وتفسير ، وتحو ، وعقائد ، ولقسد اشسار ابن الجسزرى إلى هذا بقوله شان عبرا روى الخروف عن الحسن البصرى ، وروى عنه الحروف بشال بن ايوب (٢٨) ، كما ذكر الشريشي : ان عبرا جالس الحسن حتى حفظ عنسه شيئا من علومه واشتهر بنضل صحبته (٢٩) .

ويقسرر ابن خلكان إنه درس عن الحسن الفقسمه والحديث (٣٠) ، ويورد لذا القاضى عبد الجبار رواية عمرو الفقسه عن الحسن فيقسول في طبقانه : وروى عن عثمان البتى أنه سال ( أي سال عمرو بن عبيهد

(٢٧) ياقوت الحبوى : معجم الأدباء ، مطبعة السعاده ، ١٢٨٣ هـ ،
 (٢٧) ياقوت الحبوى : معجم الأدباء ، مطبعة السعاده ، ١٢٨٣ هـ ،
 (٢٨) ابن الجزرى : غاية النهاية في طبقات القراء ، جـ ١ ص ٢٠ .
 (٢٨) الشريشي : شرح المقامات الحريرية ، جـ ١ ص ٢٧ .

من خبسين مسلكة في الطلاق ، كل ذلك كتبه عن الجندن ، تقال البتي : فالبينته ( أي أنهبته بالكذب ) ، ثم رجعت إلى تفتي مثلت : أن جاز أن اساله عن هذا كليات جاز أن يُشال هو الخطن (٣٠) . ذلك السا أسفيتي يشهور عن عمرو بن عبيد من العلم والفضل .

على أن المسادر لم تدلنا – على وجه التحديد – على الوقت الذى تثلبذ غيه عبرو بن عبيد على الحسن البصرى ، غير انه يمكن أن نستنتج فلك الوقت بأنه كان تبيسل المسانة من سنى الهجرة بقليسل ، ذلك أن عبرا ولد – كما ذكرنا – عام ٨. ه ، ومات الحسن عام ١١. ه ، عبرا ولد – كما ذكرنا – عام ٨. ه ، ومات الحسن عام ١٠. ه ، بستوات ، ولعل هذا الاستنتاج بؤيده ما رواة ابن خجر من قول الحسن البصرى حين سنل عن عبرو بن عبيد ، غقال سيد شباب أهل البصرة ما لم يحدث ، وقوله : نعم الفتى عبرو بن عبيد ، فقال سيد شباب أهل البصرة وهذا أيضا با نجده عند نشوان الحمرى ) ٢٣ ، والشريشي (٣١) ، وهذا أيضا با نجده عند نشوان الحمرى ) ٣٣ ، والشريشي (٣١) ، وهذا وهذا أيضا با نجده عند نشوان الحمرى ، تبام كان يختلف الى الحسن البصرى ، وكان الحسن البصرى قد اسن ، كما يفيد ايضا انه كان تلهيذا متقد بيا ل مجلس الحسن ، مما جعسله من رؤساء الجلس بعدد وفاة الحسن البصرى (٣٣) .

ويبدو أن عمرو بن عبيد كان ذا حسسرية في التفكيم: ؛ أيت إلى أنه لم يتابع استاذه متابعة تامة ، نشبة خسلاف وقع بينهما يتعلق بالتسساويل العقلي للنصوص الدينية،كما اختلفا حول الراي في الفريقين المتنازعين (٣٦) .

(٣) القاضى عبد الجبار : مضل الاعتران وطبق القاضى عبد الجبار : مضل الاعتران وطبق ٢٤٢

(٣٢) ابن حجر : تهذيب التهذيب ، ج ١ ص ٨٢ .

(٣٢) تشنوان الحميري : الحور الغين ، من ١٩٩ ...

(٢٤) الشريشي : شرح المقامات الحريرية ، حارض ٢٧٠ ...

(٣٥) الشريف المرتضى المالى المسمسيد المرتضى 6 جرار من ١٩٧٠

(٣٦) ساوف أتفاول ذلك تقصيلا عند بيانها لذهبة الكلابي .

غم أن هذا لم يتدم في المسلطة بينهما فقد كان الطبيذ محل تقدير استاذم - كما بينا - وكان الاستاذ محل تقدير وتعظيم وإجلال من تلميذه، مروى ابن قتيبة : أن عبوا اشتوى إزارا للحسن ، يستة دراهم ونصف ، ناعطاه ( أى أعطى للرجل الذي اشترى منه ) سبعة دراهم ؟ فقال الرجل : أنها بعنه بستة دراهم ونصف ، فتال عبرو : أنى اشــــتريته لرجل لا يتاسم أخاه درهما (٣٧).

غير أن معظم المؤرخين قد وقفوا عند ذكر خلاف عبرو أو وإعسل مع استاذيهما الحسن (٣٨) ، ولم يشيروا إلى استبرار العسلاقة بينهما وبين الاستاذ ويمكننا هنا أن نؤكد أن العلاقة بين التليذين واستاذهما استبرت حتى وفاته ، فكان كلاهما يحضر مجالسه ، ويستبع إلى نصائصه وعظلته ، ويحفظ من وصاياه التيء الكثير . يدلنا على هذا كتيباب ارسله واصل إلى عبرو ، حين بلغه أن عبرا حاد عن نهج استاذه في التفسير ، وهذا الكتاب أرسله واصل بعد وفاة الحسن ، وفي هذا في التقسير ، وهذا الكتاب أرسله واصل بعد وفاة الحسن ، وفي هذا الكتاب أخذ واصل إلى عبرو ، حين بلغه أن عبرا حاد عن نهج استاذه ومذا يدل على أن وأصل ألي عبرا بعد وماة الحسن ، وفي هذا الكتاب اخذ واصل يذكر عبرا بكلام أستاذه ، في آخر درس له ، وأن وان في التقسير ، وهذا الكتاب أرسله وأصل بعد وفاة الحسن ، وفي هذا الكتاب اخذ واصل يذكر عبرا بكلام أستاذه ، في آخر درس له ، وأن وان وهذا يدل على أن وأصلا وعبرا لم يقارقا استاذهما ، بل استبرت وهذا يدل على أن وأصلا وعبرا لم يقارقا استاذهما ، بن استبرت العلاقة بينه ، وبينهما قائبة ، والودة باتية ، وأنهما كانا يتقلان معه عيث ذهب ، حتى كان هذا الجلس الأخرابي ، الذي يذكره وأصل : يالدينة بسجد سول الله صلى الله عليه وسلم ، وندى نعار أن الحسن يالدينة بسجد سول الله صلى الله عليه وسلم ، وندى نعار أن الحسن يالدينة بينم بالبصرة ، وتوفي بها .

٢٦ (٣٧) أبن تتبية (٢٠ عيون الأخيار ٤٠ دان الكتاب الغربي ٤٠ بيروب ١٠٠
 ٢٠ ٢٠ ٢٠٠ ٢٠٠

(٣٨) ذلك الخــلاف الذى كان سنبيا عند كثير بن المؤرخين فى ظهور المعتزلة كفرقة بنشية عن طقه الخسن ، نسبه المؤرخون الى واصل بن عطاء ، ويعضهم نسبه إلى عمرو بن عبيـد ، وســوف نناتش هذا تقصيلا فيما بعد .

(٣٩) سوف نشير إلى هذا الكتاب تقصيلا عند بيانيا لذهبه الكلامى وقد أورد هذا الكتاب ابن عبد ربه (في المتسد الفريد ) بتختيق محسبد سنغود العريان ) دار الفكر ، بيروت ) ٣٧٢ ( ه = ٣٥٩٤١م ) ج ٢ ، ض ١٩٨ – ص1٩٩٩ ) ها

- 10 -

وثبة دليل آخر على بتياء علاقة عبرو بن مبيد باستاذه حتى توفى بعد ما اسن ، وهو ما ذكره صاحب « تاريخ بغداد » ، من أن حبيدا حدث امحابه بحديث ، غقال عبرو : كان الحسن يتوله ، غلبا قال عبرو هذا قالحبيد لبعض اصحابه: لا تأخذوا عن هذا (اى عن عبرو بن عبيد) شيئا، هذا قالحبيد لبعض اصحابه: لا تأخذوا عن هذا (اى عن عبرو بن عبيد) شيئا، فقه يكذب على الحسن ، كان يأتي الحسن بعبد ما اسن ، نيتول : يا أيا سعيد آليس تقول كذا – للشيء الذي ليس من قوله – فيتول الشيخ براسه هكذا (.؟) ، غهذا يدل ذلالة وأضحة على أن العلاقة قد أستبرت ، والاستفادة من الاستاذ كانت قائبة حتى وناة الحسن ، ولم أصحاب في الحسن ، وكيف أنه لم يكن يتحرى في الرواية عند أستبرت ، في الحسن ، وكيف أنه لم يكن يتحرى في الرواية عنه ، نيستفل الحديث لم يتصدوا اثبات هذا الامر ، وأنها قصدوا بيان كذبه في الرواية في الحسن ، وكيف أنه لم يكن يتحرى في الرواية عنه ، نيستفل التي نؤيدها (١٤) .

واذا كنا بمسحد بيان تلمذته على الحسن البصرى ، فيجسدر بنا ان نشير الى ان بعضا من المسادر اشارت الى تلمذة لعمرو بن عبيد سابقة على تلمذته على الحسن ، هسذه التلبذة كانت على يد الامام ابن هاشم بن محمد بن الحنفيسة فيقسول طاش كبرى زاده : ان عمروا ابن عبيد أخذ علم الاصول اولا عن ابى هاشم بن محمد بن الحنفيسة ، قم تفسسرا عن واصل بن عطاء ، واخذ النته والجديث عن الحسن البصرى (٢٤) . كما يروى ابن المرتضى عن شبيب بن شبه قوله : ما رايت في قلمان ابن الحنفية اكمل من عمرو بن عبيد ، فقيل له : متى اختلف عمرو الى ابن الحنفية ، فقال : ان عمرو غلام واصل ، وواصل غلام محمد الى ابن الحنفية ، فقال : ان عمرو غلام واصل ، وواصل غلام محمد

(٠٤) الخطيب البغدادي: تاريخ بقداد ، ج١٢ ، ص ١٨٠ .
 (٠٤) الخطيب البغدادي: تاريخ بقداد ، ج١٢ ، ص ١٨٠ .
 وسوف نشيبي (اليه قيما بعد منتسبة الما الحديث من عمرو بن عبيسد //٢٤) ماش ٢٩٠ .
 ٢٠ (٢٤) ماش كبرى زادة : منتاخ المسبباية وممباح المسبادة (٢٤) ماش ٢٩٠ .
 ٢٠ (٢٤) ماش كبرى زادة : منتاخ المسبباية وممباح المسبادة (٢٤) ماش ٢٩٠ .
 ٢٠ (٢٤) ماش كبرى زادة : منتاخ المسبباية وممباح المسبادة (٢٤) ماش ٢٩٠ .

and white of a

(ابن الحنيية )-(٢٢)، كما يروى أبن المرتضى مشد المعتولة ويحسب بالرسول حلى الله عليه موسلم مارا بالامام محمد ال الحنفية فيتول . « ونسند مذهبهم اوضع من الفلق ، اذ يتصل الى واصل ( بن عطياء ) وعُمرو ( بن عبيد ) أتمسالا ظاهرا شباهدا ، وهما اخدا عن محسد ابن على بن أبي طالب وابتسائه ابي خاشم عبد الله بن محسد ، ومحمد عن أبيسة على بن أبى طالب عليهم السَّلام ؟ عَن رسُول الله على الله عليه ه على اله وسلم ، وما ينطق عن الهوى (١٤) with  $W_{\rm eq}$  is given easily refer that is the

وَيَعْكُنُ أَنْ تُسْتَعْلُصْ مِنْ هَدُهُ النَّصَوْصُ إِنْ عَمرو بِن عَبِيدٍ قد اخَذَ عن محسد بن الحنبية ، وعن ابنة ابي هاشم ، كما ذكرت النمسوس ايضا أن ثمة علامة بين وأصل بن عطاء ، ومحمد بن المنشيكة والنظم

ابن هاشم (٥٥) . اسلم يسبعة قاربي مدار يسما ريام متقيلة بناء معسب الالفاع . ارد في الله يمكن القول بان ما ذكرته المسادر عن الخذ واصل بن عطاع . او عنزو بن عبيد عن الإمام لتحدين الحنفية ، ليس صحيحا من الناحيات. التاريخيسة ، ذلك أن واحتلا وعبرًا قد ولد كلاهما عام ٨٠٠ هـ ، وتوق الأمام محمد بن الحنيفة عام ٨١ هـ ؟ وقيل عام ٨٢ هـ ؟ وذلك بالمدينة ؟ ملا يعتل أن يَأْخَذًا عنه في سنى الطفولة الأولى المِكَرَة ، بل يَكَاد يكونُ

> الما المرتخى : المنية والأمل ، ص ١٦ (}}) نفس المصدر : ص ٧ .

(٥٤) وهناك نصوص أوردها القاضي عبد الجبار ( أنظر : شرح الاصول الخمسة ، ص ١٢٩ ، والمحيط بالتكليف ، جمع الحسن بن أحمد بن متوبة ، تحقيق عمر السنيد عزمي ، مراجعة الدكتور الماست، مؤاد الاهوانى ، المؤسسة المصرية العسمامة للتسمياليف والانباء والنشن م الدار المصرية اللتاليف والترجمة ، القاهرة ، بدون تاريخ ، اصن ٢٦٢ ) وايضنا الن ابن الحديد (شراخ نهج البلاغة ٤ ميروت ١٣٧٢، اله = ١٩٥٤م ٤ ج ١- ، المن ٢٨ ، ٢ ج ١٢ الص ١٨ ، ٢

الإمر مستحيلاً ٢ إذا الخذا بتلك الروايات التي تذكر أن وماة متمسد ابن المنفية . كانت سنة ٧٢ ه أو ٧٢ ه (٢٤٦ A guily & stage & elected and a second

وقد يكون من المحتمل ٤ ان يتلمذ والصل بن عطشاء على ابئ هلامم ابن محمد بن المنديسة، الذي توفي عام ٨٠ ه ، ويرجع هذا الاحتمال ان مدرسية ابن المنتية كانت بالدينة (موهى موطن ولادة والمتقصال ابن عطساء ) كاوتد تولى التدريقان عيها أبعاً الله وماته ولداه الامايان ا ابو هاشم بن محمد بن الحنفية ، والحسن بن محمد بن المتفر معهد ( ت ١٠١ ه ) ، وكانت هذه الدرسية تعيد البدايات الأولى للفسكر الاسب الذي ، وجناك من المصادر ما يشيني الى أن هناك علاقة قربي بين وإصل بن عظيماء وابي هاشيم بن محبية بن الحنفية ، العلى ان هالسدة المصادر في جملتها مضادرا مغتزلية 8 فيتول الكمني 21 هـ وتكان (15) والمنار ابن مطيبات ) خالا لابي هاشلم عبد الله بن احمد فابن المنتهد في والماكن مولى لَعَمْنَ (٧٧): كَمَا يَتَّورَنَ هَذَا الْقَاطَانِ القَاطَانِ عَبِدَ الْجَبَّانِ (٨٧): إِنَّانَ

ما الله المحقيدة، في عدم كانتسان اليل، هو منذا البدكان غضتين ( ويبدو إن عبرو بن عبيد الذي نشياً باليصرة ٤ يلم يلخذ عن الامام ابى هاشم أخذا بياشرا ، وانما عرف آراءة عن طريق واحسل بن عطاء ع والذي غيما يبدو عد أرتحل إلى البصرة تبيـــل وماة الامام أبي هاشم او بعدها بقليل في الاغلب ، وصحبه عمرو، بن عبيسد صحبة طويلة ،

وثنة ابور قد تدعو الى اثارة الشك في أخد وأمتل بن عظماء . وبالتالي عمروا بن عبيد عن ابي هاشم منها : أن معظم المسادر التي تررت هذه المسلة كانت ذات مبول شيعية ، كالكمبي ، والشريف المرتضى ، من هذا تشريف المراجعة المالية المراجعة المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع

(٢٦) الدكتور أبو ألومًا التفتازاني : وأصل بن عطاء : حياساته ومصنعاته ، ضمن مجموعة دراسات غلسانية ، ص ؟؟ .

(٧٤) الكعبي في باب ذكر المعتولة من مقالات الاسلاميين ٢٠ ضمن كتاب فضل الاعتزال: وطبقات المعتزلة ضهدا. ٩ د. ١٢٢٢ ه. ٨ ٢٤ تعاد التعليم (18). التسلمى عن الجيار : فضحل الاعتزال وطبقات المعتزلة 22151 2 3 3 4 4 4

وابن ابى الحديد ؛ وابن المرتضى ... وغيرها ؛ وثاني ... إن هـ. ذه في جوهرها كانت محاولة لوصل سيند المعتبي تزلة يعلى بن ابى طالب ، بالرسول صلى الله عليه وسلم ؛ حتى لا يكون مذهبهم بدعة حادثة ؛ وهذا ما حاوله المدافعون عن المعتزلة ((3)) ؛ وثلاثا : زاى واصل وعبرو ابن عبيد في المسجاب وتعسق الجيل في فبينما واصل فسق ماحيد الدريتين ؛ يرى عبرو أن كليهما غاسق ، ومن هذا يستيعد أن يكونا قد الغريتين ؛ يرى عبرو أن كليهما غاسق ، ومن هذا يستيعد أن يكونا قد الغريتين ؛ يرى عبرو أن كليهما غاسق ، ومن هذا يستيعد أن يكونا قد الغريتين ؛ يرى عبرو أن كليهما غاسق ، ومن هذا يستيعد أن يكونا قد الغريتين ؛ يرى عبرو أن كليهما غاسق ، ومن هذا يستيعد أن يكونا قد الغرية في الله عنه.

مِنْ هُنا لا يمتنع أن يكون وأصل بن عطم الم عد تلقى علومة الأولى

المالية (٤٩) انظن على سبيل المثال : القاضي عيد الجبار : فضلسل الاعتزال وطبقات المستزلة ص ١٦١٤ ، والمحيط بالتكليف ، صن ٢٣٤ ، وشرع الاستول النفيسة ص ١٢٨ ، والكمين : باب ذكر المعتزلة من مقلب الات الاسلاميين ص ٩٠ ، والشريف المرتضي : الامالي ح 1 ص ١٣١٧.

على بد أبنى هاشم بان محمد بن الطنقية ٤- ثم ثانيسطا على ليد الحسن البصري ٤ ويكون عبراو قد طقى علومه الإولى على يد الحسن البضرى • هم سبقع من واصل ما كان قد تلقياه من ابن هاشم في الاستول ٤ عيكون عبرو بن عبيد بذلك حصيلة هذين الاستاذين الحسن اليصري يتلمدة عباشرة ٤ وأبي هاشم بن محمد بن الحقية بتلفذة غير الباشرة (مه) /.

٤ .... رفاقه في مجلس الحسن :

السار ياتوت الحبوى إلى أن مجلس الحسن اليمرى ، كان يضم شخصيات كثيرة، كانوا رفاقا لعسرو بن عبيسد في الدراسسة على يد الحسن اليصرى من الشــــهرهم في هذا المجــــال ، قتادة بن دعامة الستوسى (٥١) (ت ١١٧ هـ) ، وواصل بن عطهاء (٥٢) (ت ١٣١ هـ)

(أه) انظر ايضا الدكتور أبو الوما التنتازائي أواطل بن عطتاء : حياتة ويصنعاته ص ٢٤ أ ص ٥٤ حد المحد المتحد المراجع الم المُسْ<sup>ال</sup> (٥١) يكتى بابي الخطاب ، وكان يقول بشيء من القدر ( الطبير ابن سُنعاد : الطبقات الكبري ، بيروت ، ١٣٣٧ ه = ١٩٢٨م ، المجك المنشابع 4 ص ٢٢٩ -) 6 ولقوله بالقندر يدرجه الكعبي والقسشاشي عَبِد-الجِبار ، في طبقات المعتزلة (النظرة الكعبي : باب ذكر المعتزلة من مقالات الاسلاميين ضمن كتاب مضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ، ص٧٦ ، ص 14-6 مَنْ 10 6 6 مَنْ 41 6 مَنْ 10.1 6 مَنْ 10.1 6 مَنْ 1.1 أَشَيْضَ عَذَا 6 وَالْقَاضَى عبد الجبَّار ؛ مُضلُ الاعترال وطبقات المعترلة ، ص ٣٤١ ، وابن المُتضى ، المثية والامل ، ص ٢٤ ) وهو يعتبر عند هؤلاء المؤرخين لطبقات المتزلة ابن المحدثين الثقات ، كروى عن الخشن، ، توعن السلسيَّد بن المعيَّب ، وجابر أبن زيد ، والحسن بن أبي الحسن ، ويبدو أن ثبلة خلامًا وقع بين قتادة وعبروا بأن عفيدات وسنتوف تشني اليه فيبا بتغد كادى الى اعتزال عبرو عنه ، ماطلق عليه قتادة وعلى من تبعه اسم العتزلة ، وهذا الخسلاف وقع بينهما بعد وغاة التحسن ، وكان كلاهما رئيستين متقدمين في قطين الحسن ( انظر : الشريف المرتضي : الاظلى جـ 1 ، ص ١١٤ -- ---(٥٢)، وأصل بن اعطاء (-يكثن (-بابن تطنيف-ة (-الكعبي " بابت فكر المتزلة من مقالات الإسلاميين المخص ١٢٠٨ والقاضي عبد الجبار - • فضيت المناه بنه العبار - • فضيت المناه المالية ا

وهو رغيقه في تأسيس مدرسية المقتولة ، وقد كانت له مكانة تجييرة منده ، غيروي القاضي عبد الجبار عن ابي عمر قبل ، يختيبا علتي عمرة إبن عبيرد ، غيقول لنسب ، انتوا ابا حذيفت ، فواته الجلس بنه يوماً خير من مجلس منى اسبوعا ، ومجلس منه اسبوعا خسسير منى شهرا ، والله ما احد احب الى من أن التي الله بصحيفة من محيفة والصليل

الاعتزال وطبقات المعتزلة ص ٢٢٤ ، وابن المرتضى ، إلمنيه والأمل ص ٢٩ ؛ وبابن الجعد ( الجالحظ البيان والتبيين المتَّجَّ ( المَّصَ ٢٦ ) ٢٠ وَيَلَقَبُ بالبصرى نسبة الى مدينسة البطوة التي يشمسه بها. (الذهبي الميوال الاعتبية ال في نقد الرجال ، ص ٢ ٤ ص ٢٦٧ ؟ والغزال ؟ غير اله لم يكن غزالا ، وأنما كان نيما يتسوَّل المبرد بلازم سوف العسَّزالين ليعرف النساء المتعندات فيجعل مسدقته لهن ( انظر : المبرد : الكامل في اللغــــة والادب ، ص ١٤٣ ، ولد عام ٨٠ هـ ، وتوفى عام ١٣١ هـ ، ( ولمزيد من التفضلات في معرفة ترجمته وأخيساره ومذجبسه الكلامي » انظر المصادر التالية : الكمبي : باب ذكر المعتزلة من متالات الإسب الميين ص ٦٢ وما يجدها . القاضي عبد الجبار : مَضَلَ الاعتزال وطبقات المعتزلة ص ٢٢٤ وما بعدها . ابن المرتضى : المنية والأمل ٤ ص ٢٩ وما بعدها ٤ والشريف المرتضى : امالي السيد المرتضى ، جـ ١ ص ١١٢. وما بعسدها ، وغير هذه المسادر المعتزلية يمكن الرجوع إلى زابن حجر : لسينسان الميزان ؛ طبعة الهنسند ، ١٣٢٩ هـ ؛ ج.٦ ٢ م. م. ١٤ ال. والين خلكان ؛ وديات الأعيان ، القاهرة ، ١٣١٠ هـ ٢ جـ٢ ، ص ١٧٠ ( طبعة أخرى ) ... وابن المماد : شــدرات الذهب في اخبار من ذهب > التاهرة ، ١٣٥٠ ه. جيلوا صن ١٨٢ ) . ونشيب وان الجميري الحور العين عص ١٨٢ ص ٢٠٦، ص ٢٠٦ ، وياقوت الجهوى : معجم البلدان ، ليبزج ١٨٦٦ ه، جره ؟ من ٢١١ ؟ ص ٣١١ ؟ وابن النسديم : الفه مرسبت الملحق، ؟ ابن شيساكر الكتبي فوات الونيات ؛ القيساهرة ٢٠٢٤، م ٢٠ ج٢٠، م ٢١٧ ٤ وطاش كبرى زادة : مقتاح السِعادة ومساج السِب يادة ، ج ٢ ص ٣٢ ، وغيرها من المصادر ثم انظر بجشيا لاستاذ الدكت ور أبو الوما التفتاراني بمنوان : واصل بن عطاء حياته ومصنفاته كمضين مجبوعة من الدراسات الفلسنية من ٦٦ وما يتستدها، كشف فيه سياديه عن جوانب كثيرة، كانت مجهولة في حياة والمسبق بن عطياع كما المسد البتسا بمصنفاته عيدهو يحث هام ف هذا: الجيهال وتد المتقدي منهساه كثيرا في هذا البحث .

أين عطاء . . . » (٥٣) ، وكذلك ما يرويه عن ابي عوانه من إنه قال : فشهدت عبرو بن عبيد ، وأبارجذيفة كان خطيب القوم ، نقيال له عبرو : تكلم يا أبا حذيفة ، نخطب غابلغ ، ثم سكت فقال عبرو : ترون لو إن إللائكة ، أو نبيسا من الإنبيساء ، أكان يزيد على هذا ؟ (٤٥)

ويبدو أن هذه المكانة المظيمة لواصل عند عمرو قد استمرت حتى بعد وياقواصل -> تلقد عقب رجل من المعتزلة جلول مسافيها يقول الكعبى --هلي اعتزوا بن عبيد > في شيء كان بينهما > مانشند معرضا به --

ان الزمان وما تغنى عجـــــانبه

ابقى لنسا ذنبا واستاصل الرأســــا

ثم تال : يرحم الله واصل بن عطاء ، غرفع عبرو بن عبيد. وأسبه ، وقد اغرورتت عيناه ، ثم تال : نعم ، يرحم الله واصل بن عطاء ، كان لى راسبا ، وكنت له ذنبا ، والله ما رأيت أعبيد من وأسبسل إبن عطاء قط ، والله ما رأيت أعلم من وأصل بن عطسياء ، والله الذى لا الله الا هو لصحبت وأصبسل بن عطاء ثلاثين سنة ... أو قال عشرين تبنة ... ما رأيته عصى آلله قط (٥٥) ،

ويبدو أن وأصل بن عطاء ، كان له من توة الشخصية والتاثير ... في عبرو بن عبيدد ... ما يكنه أن يتف موتف الناصح والمرش.....د له ، فما يروى في هذا المجال ، أن انسانا سال عبرا عن شيء يتغلق بالتدر بقشرة وأصال ، فتكلم السائل بشيء أغضب عبرا ، فاجاب عمر رو

والأستنائل والمترارك والروار والمر

(٥٣) التساضى عبد الجبار : غضسل الاعتزال وطبقات المعتزلة : منهجة ٢٣٦ . (٥٥) نفس المسدر : ص ٢٣٥ ، وانظر ص ٢٣٦ ايضبا . وأيضل الخطيب البغدادى : تاريخ بغداد ، جـ٢ ، من ١٧٥ - ٢٨٠ مما (٥٥) الكمبي : باب ذكر المعتزلة بن متالات الاسلاميين ، نسب كتاب فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ، ص ٢٢ ، ص بر

بجواب لم يرضه واصل ٤ عقال له واصل ٢ أياك وَالجوبة المضبّ ؟ عانها مندمة ٢ والشيطان يكون معها ٢ في تضافيتها عزة ٢ وقد اوجب الله تفالي على تبيسه أن يستعيد من هبرات الشيطان ٤ بقوله تعسال ٢ أغود بك من همزات الشياطين ٢٠٠٠ الى كاتم الآية ٢ وتلما الشاهدة أكداً تتبين في جوابه ٢ وما ينطق به لمسانه ٢ غيلجته اللوم (٥٦) .

ومن البين عاصروا عمرا وزاملوه في الأضبذ عن الحسين البصرى الزاهد الشهور غرقد السيخي (٥٧) ؟ الذي اعتين، الجسن اليصري من اصحاب الأكيسة ، بل اعتبره من مجانين العباد (٥٨) ، ويقول عنه ياتوت

(٥٦) الشريف المرتضى : الامالى: • جمل ص) المطايد •

(٥٧) ويكنى بأبي يعقوب ( أنظر إبن سعد : الطبقات الكبري ، الجد السبابع ، ص ٢٤٣ ) وقد حقق الدكتور كامل الشيبي نسبب بالسبخي ( بالباء والخاء ) لا السنجي ( بالنون والجيم ) كما هو معروت . وهذا هو الحق ، وذلك نسبة الى سبخة البصرة التي سكفها عليها يذكر السبمعاني . ( انظر : الانسباب : ليدن ؟ ١٩١٢ ؛ طبعة مصب وراة متكتبة جامعة التاهرة ، ورقة ٢٨٨ ) وكذلك ابن الجوزى يتيده بهذا الاسم ويعتبره من الطبقة الثالثة من أهل البصرة مع متادة بن دعامة السدوسي ومالك بن دينار ( انظر صفة الصفوة ، طبعة حيدر أباد الدكن ، ١٣٥٥ ه ، ج ٣ ص ١٩٥ ، ص ١٨٢ ، ص ١٩٧ ) وأيضًا المنساوي الظلون: الكواكب الدرية في تترجمة السنادة الطبونية ، خصر ، ١٩٣٨ م، جمال من الايا المادي شدرات الدهب في اخبار من دهب، ع جار ص ١٨١ ( وهناك من ينسبه سيخة الكومة كالذهبي ( ميزان الاعتدال في نتسد الرجال ج ٢٣ ، ص ٣٤٦ ) والبغدادي ، غيكون لتبسة السبخي سبواء نسب الى سبخة البصرة او سبخة الكومة ، وقد لقب، بالسبخي ايضا الكعبى وهو من اقدم مؤرخي المعتزلة ( انظر : تهذيب التهـــــذيب ج ٨ صل ٢٦٢ ) وازيد من التفصيلات حول حيساته الروحية (الظهر : الدكتور كامل الشيبي : الصلة بين التصوف والتشيع ، دار المسارف ، 

(٥٨) الدكتور على سيسامي النشدار : نشيئة التفكير الفلسفى في الاسلام ، دار المعارف ، التاعرة ، الطبعة الثامنة ، ١٩٨٠ ، الجزء الدالت ، من 19٨٠ .

الحدوى : إنه من إصحاب الدقائق (٥٩) ، وهو من المحدثين ويوضع في طبقاتها (٢١) غير أنه شغله التعبد عن الحديث (٦١) ، ولذلك يعرض النقلة عن حديثه ، وقد كان متاثرا في زهده بكثير من المسادر الأجنبية (٦٢) ، وملت إيام الطاعون بالبصرة سنة احدى وثلاثين ومائة (٦٢) .

هؤلاء الشهر بن عاصرهم عبرو ، وهو في هلتة الحسن البصرى ، علك الطقة التي كانت تتسع لسسائر الطوم الاسلامية والعزبية على أن لعبرو أصبحابا صحبوة في الاعتزال ، وكانوا بن الدعائم الاستشنية في نشر الذهب الاعتزالي ، كما كان ايضا له تلابيذه الذين حبلوا رسالة الإعتزال بعدده ، وبهؤلاء جبيعا انتشر الاعتزال في الأماق وتكونت الدرسة كجراسةكلا بية بل تعد بن أكبر الدارس الكلامية في الاسلام

، المسبب القه : 🗧

سئل الحسن البصرى عن الخلاق عبرو بن عبيد ، مقال للسبلة : لقد سالت عن رجل كان الملائكة أذبته ، وكان الانبياء ربته ، أذا قام بابر تعديه ، وإن تعديد بابر قام به ، وإن أبر بشيء كان الزم الناس له ، وإن نهى عن شيء كان أثرك الناس له ، ما رأيت ظاهرا أشيه بباطن ، ولا باطنا أشبه بظاهر منه (١٤) .

(٥٩) ياتوت الحبوى : معجم الادباء ؛ ص ١٦ ، ص ٩٧ .
(٢.٢) الكعبى : باب ذكر المعتزلة من ختالات الاسلاميين ص ٩٧ .
(٢.٢) ابن سعد : الطبتات الكبرى ؛ المجلد السابع ؟ ص ٣٤].
(٢٠) انظر ذلك تفصيلا عند كلا من : الدكتور كامل الشبيبى :
الصلة بين التصوف والتشيع ؛ ص ٢٧٩ - ق ٢٨١ ، وايضا الدكتور مامل الشبيبى :
على سامى النشار : نشاة التعميم الناسفى في الاسلام ، ج٣ .
على سامى النشار : نشاة التعميم ) ج ٨ ، ص ٢٢٢ .
على سامى النشار : نشاة التعميم الناسفى في الاسلام ، ج٣ .
على سامى النشار : نشاة التعميم ) ج ٨ ، ص ٢٢٢ .
على سامى النشار : نشاة التعميم الناسفى في الاسلام ، ج٣ .
على سامى النشار : نشاة التعميم الناسفى في الاسلام ، ج٣ .
على سامى النشار : نشاة التعميم الناسفى في الاسلام ، ج٣ .

لقد اجمل الحسن البصرى صفات عمرو الاخلانية ، في هذه الشهادة التي يقدمها في هذه الشهادة التي يقدمها في هذه الشهادة التي يقدمها في وطلف الميذمن الجل تلاميذه بوقد البنت المصادر المختلفة لمر الاعتزالية من الاعتزالية من هذه الشهادة .

ميتول الحصرى : كان ميالا الى الصمت ، تليب ل الكلام ، لا يكاد يتكلم ، واذا تكلم لم يكن يطيل ، وكان يتول : لا خير في المتكلم اذا كان كلامه لمن يشهده ، دون تائله ، واذا طال الكلام عرضت للمتكلم اسب باب التكلف ، ولا خير في شيء ياتيك به التكلف (٦٥) .

وهذا التول من عبرو يشير إلى أنه كان يريد من المتكلم أن يطابق قولة غعله ، أي لا غرق بين القول والعمل ، ما أحوجنا في حياتنا المعاصرة الى مثل هذا المبدأ الأخلاقي في معالجة مشكلاتنا ، ولعل هذا قريب مما قاله السرى الستطى \_ أحد صوفية الاسلام \_ « من عجز عن أدب نفسه ، نهو عن أدب غيره أعجز » . كما يشير قوله أيضا الىذ مة التكلف في الحديث ، لما يكون في التكلف من نفاق ورياء .

من أجل هذا كان عمرو بن عبيد ، قوى التأثير في سامعيه ، إذا جلس للوعظ والتعليم ، ويكفى دليلا على هذا ، أن أبا جعفر المنصفور كان يبكى عندما يسمعه يتكلم في شان الدين والدَّنيَا (٦٦)

ومن مواعظه الحسسنة أيضا ما روى من أنه أتى يونس بن عبيد يعزيه عن ابن له ، متسال : أن أباك كان أصلك ، وأن أبنسك كان مرعك ، وأن أمرا ذهب أصاله ومرعه ، لحرى أن لا يطول بقاؤه (٦٧) .

(٦٦) الحصرى : زهرة الآداب ، ج ١ ص ١٤٢ - ص ٢٤٥ .
 (٦٦) سوف تشير إلى هذا تفضيلا عشد بياننها لاصل الأمر
 (٦٦) سوف تشير الى هذا تفضيلا عشد بياننها لاصل الأمر
 بالم وف والنهى عن المتكر عند عرضنا لذهبه الكلامي .
 بالم وف والنهى عن المتكر عند عرضنا لذهبه الكلامي .
 بالم وف والنهى عن المتكر عند عرضنا لذهبه الكلامي .
 بالم وف والنهى عن المتكر عند عرضنا لذهبه الكلامي .
 بالم وف والنهى عن المتكر عند عرضنا لذهبة الكلامي .
 بالم وف والنهى عن المتكر عند عرضنا لذهبة الكلامي .
 بالم وف والنهى عن المتكر عند عرضنا لذهبة الكلامي .
 بالم وف والنهى عن المتحر العبارة المرابة الملوم المبارة .
 بالم ومرابة وها إشهر .
 بالم ومرابة وها إشهر .

وأيضا توله لمعساوية بن عمر الغسلابي ، حين نخل عليه ، وَهُو محتفظ مُ مُقال له ، « أن الله تعبدك حال المستخة بالعنال بَجُوارَحْك وقلبك ، ووضع عنك في هذه الحالة عمل الجوارح ، ولم يكلفك الا العيل بقلبك ، ماعطه بقلبك ما يجب عليك » . (٦٨)

» والموعظية الحلمسينة لكى تؤتى ثيارها ٢٠-٧ بد أن يكون مستاجبها تطويعا بجسن الاديث وجسن الليستان ٤٠ وهذا تها يصفله به ابن الربيج <sup>ال</sup>حافظ المصور (٢٩) .

وليس أدل على حسن أدبه ولسانه ، من أنه كان عنه اللمسيان ، لا يقول تبيحا ، حتى ولو أضطر له ، غلقد أسبعه رجل كلاما تبيحا ، فدلي طرف ردائه ، ووضعه على الأرض ،وما أجابه ، ثم نفض طرف وقله ، فكان ذلك جوابه قيما يقول القاضىعبد الجسار (٧٠) ، وقال له رجل يوما : أنى لأرحبك مما تقول القاضىعبد الجسار (٧٠) ، وقال له رجل يوما : أنى لأرحبك مما تقول الناس قيك ، فقسال له : أفتسمعنى رجل يوما : أنى لأرحبك مما تقول الناس قيك ، فقسال له : أفتسمعنى رجل فيهم شسيئا ، قال : لا ، قال ( أى عمرو ) : أياهم فارحم (٧١) ، روالقيامة تضيئا . وأنه يحكم بيننا (٧٢) وكان هذا الذى راسله هو أبو موسى روالقيامة تضيئا . وأنه يحكم بيننا (٢٧) وكان هذا الذى راسله هو أبو موسى معره ، وتسامحه مع مخالفيه ويتضح هذا من رواية القاضى عبد الجبار : معره ، وتسامحه مع مخالفيه ويتضح هذا من رواية القاضى عبد الجبار :

(٦٨) الشريف الرتضى : الإمالي ، جـ ( ص. ١٢٠

(١٩) نفس المدر ، ج ١٠) من ١٨-١٠.

۳٬۰۹۸۶ ش ۱۸۴ مالخانیند بالتفایت المان و المنظم المان الم

لِهَذِهِ الواقعة وكان عمرو بن عبيد نيما يروي القاضي عبارين الحِبار : بليفا ويصيحا ، يقارن بنصحاء وبلغاء العرب الاوائل في بيسان كلامه ، وجزاله الفظه ، وطلاقة لينيانه وتاثيره على مستمعيه (٧٤) .

ولقد ساله حنص بن سسالم عن البلاغة ما هى ؟ غقال عبرو ؟ ما بلغك الجنة ؟ وعدل بك عن النسار ؟ وبصرك مواضع رشتك؟ وغواقتك غيك ؟ قال الأليس هذا أريد ؟ قال ؟ من لم يحسن أن يسسبك لم يجسن ان يستبع ؟ ومن لم يحسن الاستماع ؟ لم يحسن القول ؟ قال ليس هذا إريد ؟ قال : قال النبى (ص) : « أنا معشر الانبياء قينا تك » ؟ (أى قلة كلام ) ؟ وكافوا يكرهون أن يزيد منطق الوجل على عقله ؟ قال اليس هذا إريد ؟ قال : قال النبى (ص) : « أنا معشر الانبياء قينا تك » ؟ (أى قلة كلام ) ؟ وكافوا يكرهون أن يزيد منطق الوجل على عقله ؟ قال اليس هذا إريد ؟ قال : كانوا يخلون من نشتة القول ؟ ومن سقطات الكلام ؟ منا لا ليقادون من فقتة السكوت ؟ وسقطات الصبت ؟ قال : ليس هذا أريد ؟ قال عفرو : ياهذا ؟ فكانك تريد تعبير اللقظ (أى تحسين اللقط ؟ من حسن الافهام ؟ ياهذا ؟ فكانك تريد تعبير اللقظ (أى تحسين اللقط ؟ من حسن الافهام ؟ بالالفاظ الستحسنة في الاذان ؟ القدم يا ألم الن في قالوب المريدين ؟ بالالفاظ الستحسنة في الاذان ؟ المعرون أن يرقبة في سرعة الجابيم ؟ ونفي الشوافل عن قلوبهم بالوعظة الحسنة على الكان ي والسنة ؟ كنت قد اوتيت الحكم ؟ ومصال الخطاب ؟ واستوجليت بن المعرو ؟ أما المالي ؟ أنه عنه ألم القل أن أردت تقرير حجة ألله عز وجل في عقلوب المريدين ؟ قال : نعم ؟ قال الك أن أردت تقرير حجة ألله عز وجل في عقدول المالي ين الالقام ؟ وتخليف الماد أن أله أن أردت تقرير حجة ألله عز وجل في عقدول المادين ؟ وتخليف أيلونة عن المستبعين ؟ وتزيين تلك المساني في قالوب المريدين ؟ مالالفاظ المستحسنة في الاذان ؟ الموظة في الاذعان ؟ رغبة في سرعة أولي يا ألم أن ؟ والمانة على الكان أولون ؟ الموظة الحساني في قالوب أولون ؟ والسنة ؟ كنت قد أوتيت الحكمة ؟ ونصبان الخطاب ؟ واستوجليت بن والسنة ؟ كنت هذ أوقواب (م) ؟

(٧٣) التاضى عبد الجبار : غضل الاعتزال وطبتات (لمعتزلة ، معجة ٢٤٣ . عبد الكريم عنهان ، مكتبة وهبه ، التاهرة ، ص ٨٨ . عبد الكريم عنهان ، مكتبة وهبه ، التاهرة ، ص ٨٨ . (٥٧) ابن تتيبة : عبون الأخبسار ج٢ ، ص ١٧. ، الجاحظ : البيسان والتبيين ، ج 1 ص ١١٤ ، ج٢ ص ١٠١ ، ج٣ ص ١٥٩ ، والتابعي عبد الجبار : فضل الاعتزال وطبقات وطبيتات المعتولة ، ص ١٤٤ . والحصري : زهرة الآداب ، وشرق الإلباب جدا خص ١٢٤ .

فِنِحِن بَرى مِنا تقدم كم كان حسن الادب ى يصبر على من يسلساله. هذا الصبر ، وكم كان حسن اللسيان في جزالة اللفظ والعبارات التى نطق. يها ، وكم خلط نيها مواعظه الاخلاقية والدينيسة ، وكم كانت تؤثر هذه العبارات الواعظة في مستمعيها ، كما يدل ذلك على مسمة عليه .

وقد كان متبتما بشميجاعة الدينية الارجعليين يقد من متبتما بشميجاعة الدينية الارجماليين يقد من النامي وتن يلام والمراوف والناهي عن المنكر في وجه الخكامان وكان معتدا بنبسة أيبا . اهتداديمليد علا على اغراء الخليفة المصيدون له بالمسال أو المنصب (٧٦) .

ويبدو أن اعتداده بنفسه كان أسطوبا عاما يواجه به كل من وعرفه ؛ نهذا خالد بن صغوان (٧٧) يرى في عبرو بن عبيد رقة الحال ؛ فيتول له ، لم لا تأخذ منى فنتضى دينا أن كان ، وتصل وحلك ؛ فيتول له عبرو : أما دين فليس على ، ولما صلة رحمى ، الإ يجب على وليس عندى ، فيتول له : ما يمنعك أن تأخذ منى الإسول عمرو أنه لم يأخذ أحد من أحد الا ذل له ، وأنا وأله أكره

(١٩) ابن خلكان : وفيات الأعيان وأنباء أبناء أهل الزمان ، المجلد الثلث من ٢٦٦ ، وابن عبد ربه : العقيد الفويد ، ج 1 ، م من ٢٢٠ ، والشريشي : شرح المقامات الحريرية ، ج 1 من ٢٧٠ ، والجمري : رهرة الإداب وثيرة الالباب ، ج 1 من ١٤٢ ، وابن تتيبة : عيون الأخبار المجلد الثالث ، من ٣٣٧ ، والذهبي : ميزان الاعتدال في نقد الرجال المجلد الثالث ، من ٣٣٧ ، والذهبي : ميزان الاعتدال في نقد الرجال المجلد الثالث من ٣٣٧ ، والذهبي : ميزان الاعتدال في نقد الرجال المجلد الثالث ، من ٣٣٧ ، والذهبي : ميزان الاعتدال في نقد الرجال المجلد الثالث ، من ٣٢٩ ، والذهبي : ميزان الاعترال في نقد الرجال المعتراة من ٢٧٩ ، والقاض عبد الجبار : غضل الاعترال وطبقيات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في مذهبه الكلامي .

(٧٧) يقول عنه أبن تقيبة ( كان خالد بن صفوان بخيلا ) وهي....و القائل : اربع لا يطمع فيهن عندى : القرض ، والفرض ( اى أن يفرض علي...» على نفسه في ماله للناس فريضة ) ؟ والفرض ( اى أن يعتبرض علي...» السيان حاجة ) ، وأن أسبعى مع أحيد في جاجة ( أنظر المعيارف ، ص ؟ ٢٠ ) وهيو مع بخله الشي.ديد يطلب من عشرو هيذا ألطلب ، فريا يتينك هذا رقة حال عمروا، وحاجته الشديدة للميال؟ قضا انار عطا وشفتة هذا البخيل .

ان اذل لله، (٧٨) بل انه فيماً يروى القاضيُّ عيد الجبشار تريما كان يصليبُه العُطش الاعلا، يشتشبتيُّ ختى يعوّد الى متزلته (٧٩):

وهو مع كل هذا الاعتداد ينفسيه ، يتواه متواضلهما ، وقال ف تواضعه خالد بن زيد ، انه كان ( اى خالد ) عند يحيى بن ابى كثير ( وهو من معتزلة البصرة وكذلك خالد ) مجلاء عفرو بن عبيشد ، منحى البشاط بزجله ، وجلس على الارض ، ش قال ( اى معتزو) ، المبا المجلساس اليك ، ابعسسدها عن الكبر ، اعتسال يحيى بن ابن كثيره : ومن يصبر صبرك يا ابا عثمان (٨) ؟ !

كما كان أيضا ، سمحا ، رحب الصدر ، يتبل الحق ، ويتساول عن رأيه ، متى ثبت له خطا رأيه ، وهذا شسان العلماء ، إذا عرموا الحق سسارعوا أليه ، وإذا كشفوا البساطل في نفوسهم شكروا له ، ومن هنا لسا تبين في مناظرتة لواصل بن عطاء الحق ، حساح قائلا : ما بينى وبين الحق من عداوة ، القول تولك ، واشسهد من حضر ، ما بينى وبين الحق من عداوة ، القول تولك ، واشسهد من حضر ، ما بينى وبين الحق من عداوة ، القول تولك ، واشسهد من حضر ، ما بينى وبين الحق من عداوة ، القول تولك ، واشسهد من حضر ، ما بينى وبين الحق من عداوة ، القول تولك ، واشسهد من حضر ، ما بينى وال ما كنت عليسه من الذهب ، قائل بقسول ابى حذيق ، ما من تارك ما كنت عليسه من الذهب ، قائل بقسول ابى حذيق ، ما من تارك ما كنت عليسه من الذهب ، قائل متسول ابى حذيق ، ما من تارك ما كنت عليسة (١٨) واستدلوا بذلك على ديانته (١٨) ولم تلخذه ما من النفس فيبا يقول القاضى عند الجبسار ، وكان عمرو آنذاك زعيم أسحاب الحسن البصرى (٨٢)

(٧٨) الشريف المرتضى : الأمالي ) جـ ( ص ١١٨ .

(٧٩) القاضى عبد الجبار: فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة مسلحة ٢٤٨ .

٨٠) القاضى عبد الجبار : ثنس المعدر صنحة ٣٨٣ .
 (٨٠) أبن الرتضى : المنية والأمل ، من ٣٣ .

(٨٢) القاضى عبد الجبارة مضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ٢٠ منفحة ٢٤٥ .

ريْاتِي الحَيرا لاهم صفة من صفاته الالحَلاتيـــة اشتهر بها؟؟ وهي العده وعيادته ،وتروى المسادر ، الأخبار الكثيرة عن هذا الجانب ين المُلاته ... تيروي الكعبي \_ بن اتدم بؤرخي المُعْتَرَلَة ـــ أن عبرو بن عبيد له مُعْسَاتُل كثيرة لاَ يَجْمَعُها الاَ كَتَشَابَ مُعْرَدٌ ، وَحَج أَرْبَعَيْنَ مطلة ماشميها ، وبعيره يقاد معه ، يركب الفقير والضعيف والمنقطع ، كان يحيى الليسل في ركعسة واحسدة ، وقد معسل ذلك غير مرة في السجد الجرام (٨٢) كما يضيف القاضي عبد الجبار (٨٤) وابن المرتضي (٨٥) الى ذلك \_\_ عاى ليبـــان الجاحظ \_\_ أنه صلى الفجــر إربعين عاما ووفشروء العشساء ، ووصفه ابن السماك لشسدة عبسادته وورعه وزهيده ، بتوله : إذا رايته متبلا توهمته جاء من دمّن والديه ، وإذا رأيته **جالسا** ، توهيته جلس للقود ، وإذا رايته بتكلما توهبت أن الجنة All لم يخلقا الا له (٨٦) ؟ ويروى الثاضي عبد الجبسار : أنه كان لا يدع القنوت في مسلاة الفجر ، وعلى هذا كان يبضى السلف الصالح ، كها أبروي آنه من شميدة عبسادته وتحتقه بمقسام الطمانينة، والانس **بالله ، ان الزلزلة وتعت في البصرة ، عمالت اسطوانه في الجسامع ،** فيا بقي قائم الأخسر ، ولا قاعد الآخيد ، وإن عبسرا ليصلي قربهها ، المالالتغت اليها (٨٨) .

الر(٨٣) الكعبى : بناب ذكر المعتزلة من مقالات الاسلاميين ضمن كتاب فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ، ص ٦٨ .

(٨٤) القاضى عبد الجبار : فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ٤٠ مستعة ٢٤٢٠ .

، (٨٥) ابن المرتضى ؛ المنية والامل ٤ ص ٢٢ ٤ وقد يكون في فسيدًا. وبالمستري

(٨٦) ننس المصدر : ص ٢٠٣٠ . وراجع الكيبي : متالات ص ٢٠ مع قلاف في العبارة ، وقد يكون في هذا أيضاً منالغة في شسدة العبسادة -والانتطاع لها ...

۸۷) القاضى عبد الجبار : فضــل الاعتزال وطبقات المعتزلة ،
 ۸۷) ...

نفس المحدر : من ۲۴۳ . This file was downloaded from QuranicThought.com

على أن مكانته في الزهد ، لم يشر اليهـــــا مؤرخو المعتزلة مُقط ، بل اشـار اليها معظم من ترجموا لحيـــاته برغم اختلاف مشـــاريهم ، قاشـــار اليها : اين الاثير (٨٩) ، والبغدادي (٩٠) ، والذهبي ((٩١) ، والشريشي (٩٢) والزركلي (٩٢) ، .. وغيرهم ..

وبيدو أن زهده كان مسبعا بالخوف من ألله تعسالى ، ومن أللسار وأهسسوالها ، ظك السمة التي طبعت الزهسد البصري عامة ، وغالب الظن أنه كان متاسيا في نزعته في الزهد بأسستاذه الحسن البصري ، وليضا بالزاهد البصري المعسروف عامر بن عبد قيس ، والذي حاول ابن دريد وصله بالمعتزلة (٦٤) .

(٨٩) ابن الاثير : الكامل في التاريخ ص ٢٨ .

(٩٠) البغدادى : تاريخ بغداد ، ج ١٢ ، ص ٢٥٢ .

(۹۱) "الذهبي (مميزان الاعتدال في نقسد الرجال ) ج ۳ ۲ من ۲۷۹ . (۹۱) الشريشي المشرح المقامات الحريرية ، ج ۱ م ۲۷۰ مير . (۹۳) الزركلي في الإعلام من ۲۹۲ ميدال (۱ مرت الفي الما م

وَمَنْ أَدْعَيْتُهُ ٱلَّتِي تَعَكَّسُ لَنَّهَا رَهَدَه قُولَهُ \* ﴿ ٱلَّهُمُ أَعْنَنَي بَالْاعْتَقَارَ

( انظر تفصيل ذلك في المصدر: الستابق ص ١٠٢٦) ، ولقد تلحقق عاتر): أبعاً الله . الصوفية ، واتجه الى الله اتجاها مطلقا ، يحكى المناوى عنه : أنه صلى يومًا مُدخلت حيــــة في ذيله ، وخرجت من جيبَــهـ، متيل له ا أَتُم لا تَتْحَيِّها ؟ قال : والله لا أعلم بها حين تدخل ، ولا حين تخسرج ؛ والى لاستبحى من الله إن الحاف غيره ( المناوى : الكواكب الدرية في تراجم الجاهدة قد تحقق بمتام القسرب غيما يقسول السراج الطوسي ( اللبع ، حققه وقدم له ، وخرج احاديثه الدكتور عبد الحليم محمود ، وطه عبد البآتي سرور ؟ دار الكتب الحديثة ، ومكتبة المثنى ، ١٩٦٠ ، ص ٩٤ ) ، على الله قد فتح باب الرجاء والأمل وأول من تغنى بالحب الألهى في رياض الصوفية ( المناوى : الكواكب الدرية ، جـ 1 ص ١٢٩ ) ، وكان فيبا يتسول المساوى \* شـــديدا في الامر بالمروف ، وله مؤاتف مع الخليقة الشيان؛ ويبدو أنه نفساه إلى الشام ( راجع الطوسي : اللمع ص ٥٠٢ ؟ والذكتور على سامي النشار : نشاة التفكير الفلسفي في الإسالم ، النصوف والتشيع ، ص ٢٨٤ ) .

وينسب ابن دريد في رواية تفرد بها المستزلة الى عامر بن عبد قيس حيث يقدول في معرض ذكرة لبني العنبر : « ومن رجالهم في الاسلام هامر بن عبد الله الذي يقدال له عامر بن عبد قيس ، وكان عثمان ( ابن عقدان ) كتب الى عبد الله بن عامر ( والي عثمان على البصرة ) ان يسيره الى الشام ، لانه يطعن عليهم ، وكان من خيسار المستلمين ، ( ابن دريد : الاشتقاق ، جار من ٢١٣ من ٢١٢ من .

ويبدو إن عامرا أراد أن يعتزل أصحاب الأهواء والبسدع فيما يدانا ابو نعيم الاصفهاني ( حلية الأولياء ) ج ٢ ص ٦٣ ـ ص ٩٥) ؟ ولا ينحان المحلوف من أطراف التتال فترك مجلسه كي يتفرغ للعبادة،ويعتزل الفتنة الدائرة ؟ والترنت طريقت في العبسادة بشيء من التطرف لم يعمسده الفابعون ؟ ولعل هذا مامكن والي البصرة من الوشباية به لدى الطليفية علمان ، ولعل ما ورد في نص ابن دريد بان له كلام في التوحسسد ؟ هو

اليك ؛ ولا تغننى بالاستغناء عنك ؟ (٢٥) ؛ ومن اتواله ، وعن به السخاء : « المسحى من جاد بماله تبرعا ، وكف عن أموال النساس تورعا » (٢٦) ، وكان يقول : لا ينبل الرجل الا بخسلال : يقطع طمعه عما في أيدى النساس ، ويحب لهم ما يحب لنفسا ، ، ويسمع ما يشق

هو كلام في التوحيد مشوب بمعاني وجدانيه صونية لم يعهدها التابعون ( أنظر الدكتور النشار : تشاة التفكير الفلسني في الاسلام ، ج ؟ ؟ مناحة ١١٣ ) . (ما عن رواية ابن دريد ، فنجن لا تستطيع رفضها رفضا مطلق ،

لانه متقدم (ت ٣٢١ هـ) وكان معاصرا جمساعة من كبار شيوخ المسترنة ( كَلِّبَى عَاسَم البلخي وهي و ابْدَم مؤرخ وأول مصنف لطبقاتهم ، وكان استاده الخياط هو دليله في هذا التصنيف لطبقاتهم ، وتوفى الخياط سنة . ٣٠٠ ﻫ ، وإبى قاسم البلخي ما بين سنة ٣١٧ ﻫ وسنة ٣١٩ ﻫ ) ؟ ولو أن هناك ثمة اعتراض لكان أدرجه البلخي ؟ أو التساخي عبد الجبار في طبقات المعتزلة ، وكان كتاب البلخي من أهم مصادره ، وعبارته الواردة في النص وهي توله « وهو الذي اعتزل » تفيد بالفعرل أنه تمسد الى تصحيح خطا شائع في زمانه ، كما يُبُورُ ذَلِكَ أَحْتَلَافُ الْمُعْتَزَلَةُ انيسهم في نسبة الاعتزال الى واحسب ل بن عطاء أو عمرو بن عبيد ﴿ وسوف نشير إلى هذه النقطة تفصيلا فيما يعد ) ، غير النا إذ لا نستطيع رفض هذه الروآية رفضها مطلقا ، فنحن أيضا لا نستطيع القطع بأن عامرا هذا يعدد معتزليا بالمعنى الاصطلاحي لهذه الكلمة ، وأنما نستطيع ان نقسول أنه كان أمسلا من الأمسسول الأولى للمعتزلة والاعتزال ، بمعنى الحيدة السياسية ، بن جانب ، والاعتزال للعبادة والزهد والعلم من جانب آخر ، وهذا هو الطبابع الذي طبع به واصبل بن عطباء ، وعمرو بن عبيد ، ماننا نستطيع أن نجد في عامر هذا أصسول الزعد علدا عسرو بن عليد . . ( انظر مشكلته المعتبق عمل معلو الاعترال وطبقات المعتزلة بقلم المحقق )

(١٥) ابن قتيبة : عيون الأخبار ، ج ٢ ص ٢٩٠ ، القياضي عبد الجبار : فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ، ص ٢٤٥ ، والحصرى . زهرة الآداب وشرة الألباب ، ج ١ ، ص ١٤٤ . (٦٦) ابن المرتضى : الامالى ، ج ١ ص ١٢٠ .

ظِيه فيتغصَّان الكريم (٩٧٨) • ٢٠ ولعَبَرَي أَنها الخلاق الزّهاد العبساد المستهدة -بِنُ القرآن الكريم وتُشتة الرّششول» ( صَّل) واضَّتحابة .

وهكذا كان عمرو بن عبيد ، عليدا ، تقيا ، ورعا ، زاهدا ، هيش على أمل القليل ، نلقد كان معاشية من دار له يسكنها الخواصون ، فظها بحو دينيار في الشيهر !! ، يزهد في العطيايا والمناصب ي هشن الادب واللسيان ، آمر بالمعروف وناهيا من النكر ، يزيد مين يقوم بهذا الامر أن يطيابق قولة عمله ، يبتت التكلف ، يربط القيسول بالعبل ربطيا وثيقا . وهذه كلها تجعل منه بشيلا أعلى يقتددى به .

ويقهى جياته الحافلة بكثير من الإحداث بتلك العبسارة التي المبس فيها معانى دينية روخية رقيقة : « نزل بي الموت ، ولم اتاهب له ، اللهم ان كنت تعلم انه لم يعرض لي امران قط : لك في احدهما رضا ، ولى في الآخر هوى ، الا آثرت رضاك على هواى ، الا هونت على الموت » (٨٩) ، نما لبث قليلا حتى مات .

(۲۰) مکاتیسه ز

اجمعت المستعادر المختلفة على أن عمرا كان من الكابر العامياء ، فلكر طاقى كبرى زادة : الله كان من أعلم النساس بأمور الدين ، الا أن الناس لا يرضيون باجتهساده لاعتزاله ، فقد كان أماماً مجتهبداً (٦٩) كما يتسبيرو القاضى عبد الجبسار : إن محله في العسلم والزهد والنضيل

(١٧) القاضي عبد الجبار الفضيل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) عبدهة ١٢٢ . (١٨) القاضي عبد الجبار : فضل الاعتزال وطبقيستات المعتزلة ) عن ٢٤٨ ، وقد وردت هذه العبارة أيضا عند ابن خلكان : وفيستات الأعيان ) الجلد الثالث ، ص ٢٤٢ . (١٩) طائي كبرى زادة : بقتاح السفاذة ، ومعباج السسيادة ، ج٢ ، ص ١٦٥ .

الشهر من أن يذكر (. . ١). . وقد رأى التابعين ومن دونهم ، وروى عنهم ، وروى عنه التتبات من أصحاب الحديث ، وكان معاذ بن معاذ يتول : انه ليس ههنا ( يتمسد البصرة )احد يحفظ كلام الحسن غير عمرو بن عبيد \* وروى البلخي \* وابن المرتضي شهادة احد معاصريه \* وهو سفيان ابن عيينة (١.١) - وكان متربا منه - قال لم تر عيني مثل عسرو بن عَبِيد (٢٠٢) ، ما رأيت احد اعلم من عُمرو بن عَبيد ويضيف أن هذا كان رايًا لمجسّاهد وغيره (١.٢) .

وكان عبرو بن عبيت مجادلا ، قوى الحجسة ، في عرض أرائه والاستدلال عليها ، مساحب نزعة عقلية ، وهو مع قوة جدله ، (١.٤) كان بين يتولون الشعر ٢٠ لكن ذلك الشعر الذي يخساطب الوجدان الديني (١٠٥)،) ويؤثرا في سنسابعيه ، وهكذا كانت مواعظه للنساس

(١٠٠) القاضى عبد الجبار : مُضحن الاعتزال وطبقات المعتزلة ، صفحة ٢٤٢ .

(۱۰۱) من المحدثين ، زوى عن عمرو بن عِبْيَــَدْ ، وَكَانَ شَلَــَــَـدِيد التقدير له ، ( الكعبى : باب ذكر المعتزلة من مقالات الاسلاميين ص ٨٤ ، ص ٨٦ ٢ ص ٩٠ ) كان إن المستجعلين لواضلتك أبن عطاء، أوكان يتثول : انه رجل يجب أن يطاع ( القاضي : مُضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ؛ صفحة ٢٣٦ ) (١٠٢) الكعبي : باب ذكر المعتزلة من مقالات الاسلاميين ، ص ٦٩ . (١٠٣) ابن المرتضي : المنية والامل ؛ ص ٢٢ .

(١٠٤) أنظر مجادلته لابي عمرو بن العلاء والتي أوردها ( أبن تتبيه في عيون الأخبار ، جـ ٢ ، ص ١٤٢ -- ١٤٣ ] حول الوعد والوعيد ، وأيضب جدادلته لاجد المددتائه حول التكليف بها لاعطهاق والتئ أوردها صاحب العقيد الفريد ؛ جـ ٢ ؛ ص ٥٥ ؛ وانظر مواقفه مع اهتشاره الحديث ، وسوف نتناول هذا عند عرضنا لذهبة الكلامي ...

(٥٠٠٥) بذكر المسعودي ( في مروج الذهب ، جـ ٣ عن ٢٢٩٠) به: والخطيب البغسدادي ( في تاريخ بغسداد ٢٠ ج ١٢ ص ١٦٨ ٤) أن عيشروا ابن عبيسد انشسد الأبيات الثالية في وعظه للمنضور :

والحكام، ، مكانت مواعظه للمنصب ور كتبرا ما ينتهى يبكاء المنصور... فيدة بأسه ، وتوة بطشه .

ولقد احتل عمرو بن عبيد مكانة مبتازة في تاريخ مدرسة المعتزلة . فني تنبيب اليارمثل سيتها إلى وإصل بن عظام

حقيقات ها الاعتزال الى والمسادر كثيرة تتطع بنسبة الاعتزال الى والمسل ابن عطياء ، غير أن هنساك مسسادر اخرى لها عبمتها ... من جبت إنها السب الى بعض مؤرخى المعتزلة انفسهم وبعضها الآخر لمؤرخين تتصاءيت المسبب الاعتزال الى عمرو بالأسماعة إلى واصل ، بل إن بعضا من الله المصادر تقدم الروايات التي تشنسير الي اعتزال عبزو على الروايات

يا اليهسنا - الذي ﴿ فَسَسَرِه --الأَبُّلُ -- . . بنا بر مستنظم المحودي علما عليه التنظيمين والأجيل الاترى انها الدنيـــا وزينتهــا كمنزل الركب حلو ثبت ارتحسلوا حتسونها رصيبيد وعيشيها نكد وصنفوها كدر وبلكهسا دول تظل تفرع بالروعات سماكنها عما يصبوغ لها لين ولا جدذل The she was a Tr ېانه للبنۍ والردي غـــــرض ...... تظل نيه بنات الدهر تنتصبل تديره ـــ با إدارته ـــ دوائرها بنها المصيب ومنهيسيا المخطىء الزمل القصار بالمتصر الأحارب والنفس هارية والموت يرمسسيها المسي مكل عثرة رجسل عنسدها زلل والمبرء يسعى با يسعى لوارثه والغمي وارث ما يسعى له الرجييل (١.٦) مِن كتاب الفرق الذين ذهبوا إلى أن واصل ابن عطيبياتي هُوَ اول من الظهر: الاعتزال بالفصباله عن تجلقة الحتيان البصري" . الشهرستاني

الاخرى التي تنبد اعترال والصل ، ويمكن أن تشلير إلى هذه المادر وروايتها ميناً يلى :

اورد الخياط (وقو المؤرع المعتران التديم ت ٣٠٠ ه والذي كان مصدرا هايا لاول تصنيف لطبقات المتزلة ذلك التصنيف الذي قام به الكنبي المتزلي ) على لسبان بشر بن المعتبر ( شيخ معتزلة بغداد ومؤسسها ) في ابيك منسوبة اليه ، يفرق قيها بين الجهبية والمعتزلة ، في معرض محر وبالمعتزلة ، مبينا مكانة عبرو بن عبيسد واصحابه فيعده رئيس المعتزلة

فيتيوك رأين إلى بقلار الوستعرب بالمستاذ قابتعا الشرياء رستعرار أ منحن لا ننتيسيك نلقى عارا منبع تاريا الماسية المستر من فكسترهم فسرارا ننتيهم في المابة وليناسينات منهم شابشها بعقد بعالية! ولا هم منسيسا ولا نرضيساهم امامهم جهسيم وما لجهسيم وصحب عمرو ذى التقى والعسلم

ونجد عند القاضى عبد الجبار (مؤرخ المعتزلة الكبير) الكثر من رواية في اكثر من مؤلف من مؤلفات تفيد عظم مكانه عمرو في الاعتزال ،

(الملل والنحسل ، ج ١ ص ٢٧ حص ٢٨ ) ، والبقسدادى (الفسرق بين الفسرق ، ص ١٢٢ ) والنسفى (بحسر الكلام في علم التوحيد ، مطبعة كردستان العلمية ، مصر ، ١٩١١ ، ص ٢٥٥) ، والجسسرجانى (شرح المواقف ، طبعة ، مصر ، ١٩١١ ، ص ٢٥٥) ، والجسسرجانى (شرح المواقف ، طبعة بولاق التاهرة ، ١٩٢١ ه ، ص ٢٢٠ ) ، والذهبي ميزان الاعتسدال في نقسد الرجال ، ج ٣ همام من ٢٢٥ ) ، والذهبي ميزان الاعتسدال في نقسد الرجال ، ج ٣ همام من ٢٢٥ ) ، والذهبي ميزان الاعتسدال في نقسد الرجال ، ج ٣ همام من ٢٢٠ ) ، والذهبي ميزان الاعتسدال في نقسد الرجال ، ج ٣ همام من ٢٢٠ ) ، والذوليف المسرحيني (الامالي ، ج ٢ مين ٢٢٥ ) ، وطلب الله كبرى زادة والفريف المسرحيني (الامالي ، ج ٢ مين ٢٥ ) ، وطلب الله كبرى زادة (المعتسلة المسرحيني (الامالي ، ج ٢ مين ٢٩٠ ) ، وطلب الله كبرى زادة (التعساد المعادة ، ومصباح السيادة ، ج ٣ أي من ٢٢٠ ) ، والمريف المسلمين والمتركين ، مراجعة وتحسرير الدكتسور (العتسادات فرق المسلمين والمتركين ، مراجعة وتحسرير الدكتسور وابو الفلدار ، النهضاحية المامين والمتركين ، مراجعة وتحسرير الدكتسور وابو الفلدار ، النهضاحية المامين والمتركين ، مراجعة وتحسرير الدكتسور وابو الفلدار ، النهضاحية المامين والمتركين ، مراجعة وتحسرير الدكتسور وابو الفلدار ، النهضاحية المامين والمتركين ، مراجعة وتحسرير الدكتسور وابو الفلداء ، النهضاحية المامين والمتركين ، مراجعة وتحسرير الدكتسور وابو الفلدان ، وهؤلاء جميعا يجعلون سبب اعتزال واحصل لحلقة الحسن وغيرهم ، وهؤلاء جميعا يحقلون سبب اعتزال واحصل لحلقة الحسن وغيرهم ، وهؤلاء جميعا يحقلون سبب اعتزال واحصل لحلقة الحسن وغيرهم ، وهؤلاء جميعا يحقلون سبب اعتزال واحصل الحلقة الحسن وغيرهم ، وهؤلاء جميعا يحقلون سبب اعتزال واحصل الحلقة الحسن وابو الفلدار ، النهام ، راحم ، راحم ، راحم ، راحم ، ويا الحكم على غربتكي الكليم ، وينا المام ، من (١٩٩ ) ، موالي بالنزلة بين والدار ، الفلاء بين والمن بالنزلة بين والدار ، الهما ، والانحا ، راحم ، راحم ، راحم ، راحم ، راحم ، راحم ، ويا الحم ، ويا المام ، راحم ، راحم ) مع ويا بوليا والولا ، مامي ، ويا الحم ، ويا المام ، ويا الحم ، ويا ، ويا ، ويا والول ، وياليزلة مين ويا ، و

وأن المعتزلة تنسب إليه كما تنسب لواصل فيتول «روى عن سفيان وأن المعتزلة تنسب الزبير عن جابر إن رسبول الله صلى الله عليه وتسلم الكوري عن ابن الزبير عن جابر إن رسبول الله صلى الله عليه وتسلم على ثلاث وسبعين مرتة ابرها واتقاها المئة المعتزلة » ، قال : ثم قال سفيان لاصحابه تسموا بهذا الاسم ، لانكم قد اعتزلتم الضللة ، مقيل له : قد تسمى بذلك عمرو بن عبيد واصحابه ، وكان بعد ذلك لا يذكر ف هذا الحديث هذا القول بل يتول : واحدة منها ناجية » (١٠٨) .

ويصرف النظر عن مبلغ صحة هذا الحديث المروى عن الرسول (مس) في اغتراق الفرق على هذا النصو ، الا أن هذه الرواية تشرر الى مكانة عمرو بن عبيد ، وأن المعتزلة تنسب اليه هو واصحابه -فهو رئيس متقدم غيها كواصل ايضا - بل أن التاضى عبد الجسار ويحك هذه النسبة بتوله ; ( وانها وقع هذا الاسم ( أى المعتزلة ) على هورو بن عبيد واصحابه بعد الحسن ، لما اعتزلوا حلقة الحسن ، من عيث غلب عليها تتسادة ، وكان تتادة يشسير إلى من يطلبهم غيت ول

وبشىء من النظر فى هذا النص الاخر بمكن التول بأن الاعتزال الذى نسب إلى عمرو ابن عبيد واصحابه - بما فيهم واصل بن عطاء رفيته في تأسيس الاعتزال - انما نسب اليهم لاعتزالهم حلقة الحسن البصرى بعد موته ، فكان المتزلة كثرقة لم تعرف بهذا الاسم الا بعد وفاة الحسن المحرى ، فتكون العبارة الشهيرة والتي ذكرها معظم المؤرخون على لنبان الحسن ، وراوا فيها سببا لتسبية المعتزلة بهذا الاسم وهى : ه أعتزلنا واصل » عبارة يمكن أن يشار الشبك حولها ، وفي كونها السبب فى تسمية المعتزلة بهذا الاسمم ، وبالتالى فى نسبب

(۱.۸) القاضى عبد الجبار : فضــل الاعتزال وطبقات المعتزلة ،
 منفحة ١٦٦ .

(٩.٩) القسما المعدن الشاونقين المنقيفة ا

وونقا لما ذكره المؤرخون الذين اوردوا هذه العرسارة، تكون تشيساة المعتزلة زاجعسة إلى الخسلاف ول مرتكبته الكبيرة ، ذلك الخسلاف إلذى الدى بواجعسة إلى الخسلاف حول مرتكبته الكبيرة ، ذلك الخسلاف إلذى ادى بواجعسة إلى الخسلاف حقيلة وحد توليهم من الى المتزال خلقيسه البيتاذة الحسين .

الكليسيكية الروقي فأناب والمنازع المعوائروهم

وغالب الظن أن هذا الخللاف حول مرتكب الكيرة بين الحسن وواصل ، وتول واصل بالمنزلة بين المنزلتين ، لم يكن هو السبب الرئيسى فى نشساة المعتزلة ، انما كان هناك ثمة اسلباب اخرى بجانب هذا السبب لا تقل فى اهميتها عنه بل ربباً تفوقه فى الأهمية . ذلك لانه لو كان الخلاف حول مرتكب الكبرة سبب خلافا حادا بين الحسن وواصل الامر الذى أدى إلى اعتزال واصلل لحقشة الحسن ، فكيف ننتر أستبرار العلاقة بينهما طوال حياة الحسن ؟! ثم كيف نفسر ما ورد فى خطاب واصل لعبزو من دعوة إلى الرجوع لمذهب الحسن فى التفسنير وترك التاويل فى مجال الترآن والنسنة ؟ ، ثم كيف تفسر ما ذكره القاضى عبد الجبسار فى النص السابق من أن قتاده هو الذى سباهم بهذا الاسم ؟ .

ويؤكد القاضى عبد الجبار ذلك فى كتابه « المحيط بالتكليف » نيتول : « ان السبب فى التسبية بهاذا الاسبام ( أى المعتزلة ) هو اعتزال عبرو حلقه الحسن ( البصرى ) ، لوحشبه لحققه من قتادة ، فقال اصبح عبرو معتزليا » (١١٠) .

ويوضع ذلك ما رواه صاحب الامالي من أن قتادة ؟ كان يجلس مجلس الحسن البصرى بعد موتة ؟ وكان هو وعمرو رئيسين متقدمين في اصحاب الحسن ؟ تجررت بينهما نفرة ؟ ماعتزل عمرو مجلس قترادة ( وهو حلقه الحسن البصرى ) ؟ واجتمع عليه جماعة من اصحاب الحسن ؟

---- £1.----

مَكان مُتادة اذا جلس مجلسيه ، سيال عن غمرو واستنظره ، غيتول : في مُعَلَّ المُتَزلَة ، مُسموا بَذَلكَ (١٦١)

مملي يعدره الحلا الرسوية الجاذريان

ولنا أن نتسساعل عن موضوع المسلاف بين متسادة وعمرو > قالت الخلن أنه كان يدور حول بنسسالة التاويل المعلى ورغض الاحاديث -علقد ذكرنا فيما تقدم موقف المحدثين من عمرو بن عبيسد وهجومهم عليه الترعته المعلية في نقد الحديث - وليس من قبيل المسادقة أن هذه الترعة المعلية تتطور بعد عمرو لتصبيح منهجا عاما للمعتزلة وتطبع عقائدها يهذا الطابع المعلى .

لهذا يمكن القول بأن مسالة مرتكب الكبرة ، ومبدأ المتزلة بين التزلين ، الذى جاء به واصل لم يكن هو السبب الرئيسى والوحيد فى نشاة المعتزلة ، بل أن مسالة التاويل المعلى أو النزعة المعلية بوجه هم والتى قررها عمرو بن عبيد ، لا نقل اهية عن المسالة الأولى فى نقصاة المعتزلة ، متد ارتبط بها القول بالقدر والوعد والوعيد والتكليف بما يطلق ، وكل هذه مسائل تقرر اصل العدل والذى يعد من أهم أصول المعتزلة ، ولقد قرر عمرو هذه المسالة اكثر من واصل أبن عطاء ، واستدل عليها بدليل النقل والعقل .

على أن مسسالة المتزلة بين المتزلين أخذت موقعا متقدما لإسباب سياسية ، بينها هى فى حقيقتها مسسلة شرعية ، عهى تدور خول مقادير الثواب والعقساب ، وهذا قيماً يقول القاضي عبد الجبار لا يعلم عقلا ، الما يعلم شرعا (١١٦) ، غالب لاف حولها خلاف عقهى بحت ، غير أنها لا تباطها بالسياسة ، دعمت بالدليل العقلى بجسانب الدليل النقلى فاكتسبت طابعا عقليا .

(١١١) الشريف المرتضى : الأمالي ، جرا ، ص ١١٤ ، وانظر ايضا بن خلكان : ونيات الأعيان ، جرا ، ص ٢٠٩ . (١١٢) القاضي عبد الجبار : شرح الأصول الخسبة ، ص ١٢٨ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

ا ا ( م \$ اينا عهرونا):

<sup>(</sup>١١٠) القاضي عبد الجبارشا لجيطة بالتكليف 60 ص-٢٢٤ - ١٠

في الاعتزال - منها : ما يرويه **ابن قتيبة - في** كلامه عن عمرو إين عي<u>د ج</u> نيتول : « كان يرى التدر ، ويدعو اليه ، واعتزل الحسن هو واصحاب له مسموا المعتزلة » (١١٢٦) ، والسمعاني الذي يتول : « المعتزلي ... هذه النسبة الى الاعتزال ، وهو الاجتناب ، والجماعة المعرومة بهذه المتيدة ؛ إنها سموا بهذا الاسم لان أبا عثيان عمرو بن عبيد البصرى ؛ الحدث ما أحدث من البدع ، واعتزل مجلس الحسن البصرى ، وجماعة مسيبوا المعتزلة » (١١٤) م «والشريشي » الذي يتول في « رآم الخستن الله يوما ... فقال هذا سيد شباب أهل البصرة ؟ أن لم يحسبنك أن ثم أزاله 6 متسال بالعزل ، ودعا اليه ، وترك مذهب اهل السنة ، واعتزل الحسن البصرى ، ونسبت اليه المعتزلة » (١١٥) ، وتشسير هذه الرواية ألى سبب خُلامه مع الحسن ، وكانت حــــول التاويل العتلى للحــديث ؛ ويعتبره ابن خلكان : شيخ المعستزلة في عصره (١١٦) ، وأيضسسا الجصري الذي يتسول ، « وعمرو بن عبيد رئيس المعتزلة في وقته ، وهو أول من تكلم على المخلوق ، واعتزل مجلس الحسن البصري ، وهو أول المعتزلة » (١١٧)؛ والذهبي الذي يصف عمرو بن عبيسد بأنه « البصري ، الزاهد ، العابد ، المعتزلى ، القدرى ، صحب الحسن ثم خالفه ، واعتزل حلقته ، ملذا قبل المعتزلي » (١١٨) ، وكذا ابن حجر (١١٩) ، والمقريزي (١٢٠) . .

. **.** . ....

(١١٣) ابن تتيبة : عيون الأخبار ، ج ١ ص ٢٤٣ . (110) السبعاني : الانشاب ، ص ٢٦ . (١١٥) الشريشي : شرح المقامات الحزيرية ، ص ٢٧٠ - ٢٧١ -(113) ابن خلكان : وفيات الإعيان ، ج ٣ ص ٢٠١ . (١١٧) الحصرى : زهرة الآداب ، ج ١ ، ص ١٤٣ . (١١٨) الذهبي : العبر في خبر من غبر ، تحقيق الدكتور صلاح الدين المنجد ؛ الكويت ؛ ١٩٦٠ ؛ جـ ١ ص ١٩٣ . وأيضا : ميزان الاعتــدال في نشيد الرجال ، القسم الثالث ، ص ٢٧٤ . (١١٩) ابن حجر : تهذيب التهذيب ، جَـ ٨ ، ص ٧٤ .. (١٢٠) المريزي : الخطط المتريزية ، مطبعة التيسل ، مصر ، المُليمةِ الأوليَ يَ ١٣١٢ هـ يَ جِعَ عَ ص ١٣٤ ـــ ص ١٣٥ ...

روثية روايات أخرى غير اعتزاليه تترر هذه المكانلة الغُظَيَّية لعبروا

وتحيرهم (١٢١) .

مِن كل ما تقدم يَبكننا التسول : بأن الاعتزال لم يأت به وأمسسل ابن عطهاء من المدينه، تكما يذكر الملطي (١٢٢) ، وأنما تكون الاعتزال البصرة ؛ مالدينة لم تكن ميدانا للبحث الجدلي في العقائد ، وأنما كان علماؤها \_ في هذا العصر \_ معنيين اساسا بالنقسة والحديث وعلوم التران . ولم يكن الاعترال سببه المزلة بين المنزلتين منط ، وأنما كان صببه أيضا نزعة عبرو العتلية في مجال الحديث والتفسير ، وهي نزعة فالتن طبيعة البصرة التي نشبا فيها ، وكان واصل بن عطيباء مخالف لمسبوق في نزعته هذه ، غير أنهما ما لبدًا أن التقيا في آراء أخسري كثيرة يَنْهُا ٱلْنُزَلَة بِين المُزَلِثِينَ والقسدر . . . ، وقد صحب عبرو وأصلا صحبة الأويلة ، وكانب شخصية واصل بن القوة الى درجة إن كانت له الرياسة الشبيلا عن أنه كان يتمتع بنبوغ وحدة ذكاء ومهارة في الرد على المحسسالفين وبلاقة تسديدة مكان خطيب المستزلة في ومته ، وبعد وماته انتقلت الوئاسة في المعتزلة الى عمرو وامتدت مترة رئاسته في المعتزلة الى اكثر من ثلاثة عشر سنة .

وَعلى هذا مالاعتزال ... في راينا ... لا ينسب الى واحسل بن عظاء مقط ، بل أيضا إلى عمرو بن عبيت فكلاهما ساهم في نشاة هستده

(١٢١) ومن الذين ينسبون الاعترال إلى واصل وعمرو بلا تحسب ديد الظربا ذكرنا أنفابن معتادر وايضا المبية والأمل لابن الرتضي ، ص ؟ ؟ وابن العرب الد تسترات الذهب ، ج ( ، ص ، ٢١ ، وكذلك بعض المستشرقين مثل : ماكدونالد ( انظسر : Macdonald : Development of Muslim theology, p. 129. (Watt : Islamic philosophy and teology, 60. Nyberg : Encyclopedia of Islam, Art : Mutazla.) (١٣-٢)، الملطى : التنبية والرد على إهل الاهواء والبدع ، إستانبول ، · مطبعة الدولة ، ١٩٣٦ م ، ص ٣٠ ·

المدرسة الكلامية الكبيرة ، واليهما معا يرجع فضل تأسيسها ، ولعـــــل هذا يوضح لنـــا مكانة عمرو بن عبيد العظيمة فى تاريخ الاعتزال خاصـــــة وتاريخ الفكر الكلامي بوجه عام .

وكان لعمرو بن عبيد جيل صحبه على الطريق ، نكان صاحب مجلس ، متد ذكر القــــاضى عبد الجبار « فى طبقاته » نريقا منهم : شبيب بن شبه (١٢٣) ، وبكر بن الاعلى (١٢٤) ، وحنص بن سالم (١٢٥) ، وخالد ابن صفوان (١٢٦) ، وبشر بن خالد (١٢٧) ، وابن غســـان (١٢٨) ،

(١٢٣) أنظر ترجمته فى تهذيب التهذيب لابن حجر ، ج ١ ص ٣٠٧ ، وذكره القاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ، ص ٢٥٢ ، والجسساحظ : الحيوان ، ج ٢ ص ٥٩٢ ، والبيان والتبيين ، ج ١ ص ٢٢ ، وابن تنيبة : عيون الأخبار فى مواضع كثيرة .

(١٢٤) أنظر القاضي عبد الجبار : طبقات المعتزلة ص ٢٥٢ .

(١٢٥) كان من أصحابه المقربين اليه ( القاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة من ٢٤٢ ) ، كما يذكر القاضى عبد الجبار أن أولاد حقص وهما الحسين وعمرو كانا من أتباع عمرو بن عبيد ويبدو أنهما كانا من تلاميذه ( أنظر أيضا ابن قتيبة : عيون الأخيار جـ ٣ ، من ١٣٧ ) وقد كان حقص مجادلا بارعا ناظر جهما وقطعه ، ونشر مبادىء الاعتزال في خراسان « انظر الكعبى : باب ذكر المعتزلة من متالات الاسلاميين ضمن كتاب نضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ، من ١٣ ، والقاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ، من ١٣٧ ، وابن المرتضى : المنية والآمل ، من ١٥ » ) .

(١٢٦) هو خالد بن عبد الله بن الأهتم ، واسبه : سنان بن سمى ابن سنان بن خالد بن منقر بن عبيد من تهيم ، وسمى « مسسنان » بالأهتم لأن قيس بن عاصم المنقسرى ضربه بقوسه غهشم غمسه ، وكان صفوان ( ابوه ) ولى رئاسة بنى تهيم ، وكان خطيبا مشهورا ( انظر ابن قتيبة : المعارف ص ٢٠٦ ) ، مات بالبصرة ، وعمر ابنه خالد إلى أن حادث ابى العباس وكان لسنا خطيبا مشهورا ( نفس المصدر : ص ٢٠٤ ) ، وقد ذكره الجاحظ من جملة الخطباء البلغاء ( أنظر : البيان والتبيين ، ج ١ ص ١٩٠ ، ج ٢ ص ٢٦ ، كما ذكره في الحيوان ، ج ٥ ، ص ٢٢٢ ) .

(١٢٧) يعده الكعبى من رؤساء وأرباب الكلام ومؤلفى الكتب وكان من أصحاب واصل وعمرو . ( الكعبى : مقالات ص ٧٣ ، والقـــــاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ، ص ٢٢٥ ) .

(۱۲۸) أنظر القاضى عبد الجبار : طبقات ، ص ۲۵۲ ويعـده من المحاب عمرو .

وطلحة بن زيد (۱۲۹) ، وعثمان بن الحكم (۱۳۰) ، وابن السماك (۱۳۱) ، وصالح بن عمرو (۱۳۲) ، وسمسفيان بن حبيب (۱۳۳) ، وعبد الوارث ابن سعيد (۱۳٤) ، وسفيان بن عبيثة (۱۳۵) ، وبشير الرجال (۱۳٦) .

- 07 -

(۱۲۹) نفس المصدر ، ونفس الصفحة ويعده من اصحاب عبراو . (۱۳۹) يعده القاضى عبد الجبار من اصحاب عبرو ( نفس المصدر ونقس الصفحة ) وقد ذكره الجاحظ ( البيان والتبيين ، ج ۲ ، ص ۳۳٥ ) وذكره الاصفهائى ( الاغانى ، ج ۹ ، ص ۱۷ ، ص ۳۳ ).

(١٣١) هو محمد بن صبيح ، مولى بنى عجل ( أنظر ترجمته فى تاريخ بغداد ، ج ٥ ، ص ٣٦٤ وانظر ابن الجوزى : صفة الصفوة ، ج ٣ ، من ١٠٥ ، والجاحظ : البيان والتبيين ، ج ١ ص ١٠٤ ) ويعدد القاضى بد الجبار من أصحاب عمرو بن عبيد ( القاضى عبد الجبار : طبتسات المتزلة ص ٢٥٢ ) .

(۱۳۲) يعده القاضى عبد الجبار من اصحاب عمرو بن عبيد ( القاضى بد الجبار : طبقات المعتزلة ص ٢٥٢ ) .

(١٣٣) هو سفيان بن حبيب البصرى أبو محمد ، ويتال : أبو معاوية وبتال : أبو حبيب البزاز ت ١٨٣ه ، كان يرى القسدر ، وهو من المحدثين ١ الكعبى : مقالات ص ٩٧ ، من معتزلة البصرة ، من أصحاب واصل و مرو) ( القاضى عبد الجبار طبقات المعتزلة ص ٢٤٣ ) ، وقد رجعنا الى ترجمته فى تهذيب التهذيب لابن حجر و وجدت أنه قيد تاريخ وغاته مام ١٨٣ ه ومن المعروف أن واصلا قد مات عام ١٣١ ه ، فيبدو أنه كان تلبيذا لعمرو ، وليس لواصل .

(١٣٤) عبد الوارث بن سعيد : هو عبد الوارث بن سعيد بن زكوان السبى البصرى التنورى ، أبو عبيدة البصرى ، توفى بالبصرة فى المحرم سنة ثباذين ومائة ( ابن تتيبة : المسارف ، ص ١٢٥ ) ، وهو من المحدثين وى عن عمرو بن عبيد ( الكعبى : مقالات ، ص ٩٣ ) ، كما روى عن الحسن ابن زكوان ، ويتول بالقدر ، ويروى الحديث فى القدر ( مقالات ابن زكوان ، ويتول بالقد بعمرو كانت علاقة قديمة قبل واصل بن عطاء استمرت بعده ، فيروى القاضى عن عبد الوارث بن سعيد أنه قال : كان واسل بن عطاء فى مجلس الحسن لا يتكلم أربع سذين ، فقال الحسن : ابا أن يكون هذا الرجل أجهل الناس ، أو أعلم النساس ، قال : فتبعته ابا أن يكون هذا الرجل أجهل الناس ، أو أعلم النساس ، قال : فتبعته ابا أن يكون هذا الرجل أجهل الناس ، أو أعلم النساس ، قال : فتبعته ابا أن يكون هذا الرجل أجهل الناس ، أو أعلم النساس ، قال : فتبعته ابا أن يكون هذا الرجل أجهل الناس ، أو أعلم النساس ، قال : فتبعته

**1**7

ومسلم بن خالد الزنجى (١٣٧) ، وابراهيم بن يحيى المدنى (١٣٨) وقاسم ابن السعدي (١٣٩) . 7

تلت له : أن من تصبة الرجل كيت وكيت ، خصرار اليه عمرو ولاطف ثم زوجه أم يوسف اخته ، ( القاضى عبد الجبار : غضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ص ٣٧٥ ) ويبدو أن هذه القصرة كانت في ابتداء ارتحال واصل من المدينة الى البصرة ، والظاهر أن أعمر منزلة كبيرة عند عبد الوارث فيقول الذهبى أن أكثر حديثه كان عن عمرو بن عبيد ( ميزان الاعتدال ج ٣ ، ص ٢٥ ) ، ( وانظر ترجمته في تهذيب التهذيب لابن حجر ج ٢ ، ص ٢٤] ، والذهبى : العبر في أخبار من غبر ج ٢ ، ص ١٠٤ ) .

(۱۳۵) من المحدثين ، روى عن عمرو بن عبيد (الكعبى : مقالات ص ١٣٥) من المحدثين ، روى عن عمرو بن عبيد (الكعبى : مقالات ص ٨٢ ، ص ٨٢ ) وكان شديد التقسير له فيقسول ما رايت عينى مثل عمرو بن عبيد (المصدر السابق ص ٥٩ ) .

(١٣٦) سمى بذلك لانه كان له فى كل سنة رحلة حج أو غزو ، كان مهن خرج مع ابراهيم بن عبد الله بن الحسن من المعتزلة ، وقتل معه بعد قتل النفس الذكية عام ١٤٥ ه ولم تخرج المعتزلة قبل هذا الخرروج ولا بعده ( أنظر الكعبى مقالات ص ١١٥ ، والقاضى عبد الجبرار : طبقات المعتزلة ص ٢٢٦ ، وابن المرتضى : المنية والأمل ص ٢٢ ر ص ٢٣ .

(١٣٧) هو مسلم بن خالد بن فروة المخسزومى مولاهم ، أبو خالد الزاجى ، المكى ، الفتيه المعروف توفى ١٨٠ ه ( أبن حجر : تهسسديب التهسذيب ، ج ١٠ ، ص ١٢٨ ) ، من معتزلة الدينة ( أنظر القسساضى عبد الجبار : طبتات المعتزلة ص ٣٣٧ – ص ٣٣٨ ) .

(١٣٨) أخذ مذهبه في الاعتزال عن عمرو بن عبيد ( التسلخى : طبقات ص ٢٢٣ ) وكان مجادلا بارعا وفقيها ، أنظر مناظرته لابى يوسف ، في حضرة هارون الرشيد ( القاضى عبد الجبار : طبقات ص ٢٢٣ ) ، وكان ينزل عنده واصل ويروى القاضى أخبار اجتماع عقدده الزيدية والشبعة الامامية في منزله بحضرة واصل ( القساضى : طبقات المعتزلة ص ٢٣٩ ) انظر ترجمته وأخباره في المصادر القالية ( ابن حجر : تهذيب التهديب ، ج ١ ص ١٥٧ ، والذهبى ، ميزان الاعتدال ج ١ ، ص ٢٥٧ ، والعسبر في أخبار من غبر ، ج ١ ص ٢٥٣ ) توفى عام ١٨٤ ه

(١٣٩) هو الذي حبل الاعتزال ومبادئه ونشرها في اليهن ، نقد كان مبعوث واصل بها ( الكعبي : مقالات ص ٦٧ ، والقاضي عبد الجبار : طبقات ص ٢٧ ، والقاضي عبد الجبار : طبقات ص ٢٧ ، والقاضي في الطبقة الخامسة ، كما ذكر عند الحاكم الجشمي في عيون المسائل ، وذكره ابن المرتضى في المنية والأمل ص ٢٢ .

والحسن بن زكوان (١٤٠) ، وحفص العوام (١٤١) ، وعثمان بن خالد الطويل (١٤١) .

ويحكى لذا الخيساط عن ابى الهذيل العسلاف تلمذته على عمرو بن عبيسد فيقسول الخياط على لسسسان العلاف : « هكذا شسهدت ( أى أبو الهذيل العلاف ) مجالس أشياخنا الماضين من أصحاب أبى حذيفة ( واصل بن عطساء ) وأبى عثمان ( عمرو بن عبيد ) رضسسوان الله عليهم (١٤٣) » .

والمعروف أن أبا الهذيل العـــلاف ولد عام ١٣١ ه على ما يقوله الشريف المرتضى على لســـان الخياط (؟ ١٤) ، أو عام ١٣٤ ه على ما يقوله الكعبى (١٤٥) ، فالعـــلاف ـــ أذن ـــ لم يعاصر من حياة عمرو بن عبيــد الا ثلاثة عشر عاما أو أقل من ذلك على أكثر الروايات تقــديرا ، فعلى هذا

(١٤) هو أبو سلمة البصرى ، يتول بالتدر ، وهو معتزلى بصرى ، المحدثين ، المحدثين المحدثين واصل الى الكوفة ، لنشر مبادىء الاعتزال ، من المحدثين ، (أنظر في هذا ، الكعبى : متالات ص ٦٧ ، ص ٩٢ ، والقاضى عبد الجبار : فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ص ٢٣٢ ، ص ٢٣٢ ، ص ٢٣٢ ) ، وارجع التي معرفة اخباره في تهذيب التهذيب ج ٢ ص ٢٧٦ ، والذهبي : ميزان الاعتدال ، ج ١ ، ص ٨٩ .

 (11) كان من المستمعين لعمرو ومن الآخذين عنه ( انظر : القاضى طبقات المعتزلة ص ٢٤٢ ) وكان من اصحاب عمرو ( نفس المسسدر : صفحة ٢٥٢ .

(١٤٣) الخياط : الانتصار والرد على ابن الراؤندى ، ص ٦٧ .
 (١٤٣) الشريف المرتضى : الامالي ، ج١٠ ، ص ١١٤ .
 (١٤٥) ابن المرتضى : المنية والامل ، ص ٢٨ .

قد مات عمرو وكان ابو الهذيل العلاف ابن ثلاثة عشر عاما ، وهذه السن أن سمحت بالمشاهدة ، نهى لا تسمح له بالتلمذة الحقيقية ، ويذلنا القاضى عبد الجبار على أن هذه التلمذة غير مباشرة فيتول : « والمحكى عن ابى الهذيل العلاف ، أنه قد أخذ هذا العلم عن عثمان الطويل ، واخذذه هو عن واصل بن عطاء ، وعمرو بن عبيد ، واخذ واصل وغفرو عن أبى هاشم بن محمد بن الحنقية ، واخذ أبو هاشم عن أبيله محمد بن الحنفية ، واخذ محمد عن أبيله على بن أبى طالب عليله السلام ، واخذ عن النبى صلى الله عليه وسلم (١٤١) » . وهكذا تكون التلمذة غير مباشرة .

وهكذا يتضح لنا مكانة الرجل بشهادة معاصريه ، وبما تنساوله به المؤرخون والمترجبون له ، كاحــد رؤوس المعتزلة أو كرئيسهم .

. ۷ ـــ مصـــــنفاته :

ذكر كثير ممن ترجم له أنه صنف رسائل كثيرة وخطبا ، غيت ول المسعودى : « أن له خطب ا ورسائل ، وكلاما كثيرا في العدل والتوحيد » (١٤٧) ، وكذلك أبن خلكان (١٤٨) ، وقد حدد لنا قريق من المترجمين بعض مصنفاته وبعد استقراء ما ذكره المؤرخون من هسده المصنفات ، يمكن أن نضع هذا الثبت لمؤلفاته على النحو التالى :

۱ ــ کتـــاب التفسيم :

ذکره طاش کبری زاده (۱۱۹) ، وابن خلکان (۱۵۰) ، ویبدو آن هذا

(١٤٦) التاضى عبد الجبار : فضل الاعتزال وطبقـــات المعتزلة.»
 م ١٦٤ ، وواضح أن القـــاضى يريد وصـل سلسلة المعتزلة بالنبى صلى الله عليه وسلم ، وتبدو فى هذا بلا شك آثار الوضع والتعسف .
 (١٤٩) المسعودى : مروج الذهب ، جـ٣ ص ١٦٤ .
 (١٤٧) المسعودى : مروج الذهب ، جـ٣ ص ١٤٢ .
 (١٤٨) ابن خلكان : وقيات الاعيان ، المجلد الثالث ، ص ١٦٤ .
 (١٤٩) مقتاح السعادة ومصباح السيادة ، جـ٢ با م ١٢٥ .

هو الذي ذكره ابن الجــزرى (١٥١) ، يقول : « وردت عنه الرواية في حروف القرآن ، روى الحروف عن الحسن البصرى ، وروى عنـــــه الحروف بشــار بن أيوب ، كما ذكره آربرى في مقــالته عن كتــاب الفهرست (١٥٢) ، وهو التفسير عن الحسن البصرى .

#### ٢ --- كتـ---اب الرد على القــدرية :

ويبدو أن موضوع هذا الكتاب يدور حول الرد على الجبرية ، الذين أثبت—وا القـدر الالهى ، وان كان لفظ القــدرية اطلق على من نفى القـدر كالمعتزلة ، وينفى القـاضى عبد الجبار هذا الاسم عن المعــتزلة ويعقـد فصلا فى كتابه « فضـل الاعتزال وطبقات المعتزلة بعنـوان ( الرد على القدرية ) (١٥٣) ، وقد أورد هذا الكتاب : ابن خلكان (١٥٤) ، وطاش كبرى زاده (١٥٥) ، والزركلى (١٥٦) وآربرى (١٥٤) .

# ٣ - كتــاب العـدل والتوهيـد :

وهذا الكتاب - كما يبدو من عنوانه - موضوعه اصول المعتزلة ،

(١٥٠) وفيات الاعيان ، المجلد الثالث ، ص ٢٦٢ .
(١٥١) ابن الجزرى : غاية النهاية ج ١ ص ٢٠ .
(١٥٢) آربرى : مقانته عن كتساب الفهرستة ، ملحق الفهرست مصفحة ٣٢ .
(١٥٢) القاضى عبد الجبار : فضحصل الاعتزال وطبقات المعتزلة ص ١٢٢ وما بعدها .
م ١٦٧ وما بعدها .
(١٥٩) وفيات الاعيان ، المجلد الثالث ص ٢٢ .
(١٥٥) وفيات الاعيان ، المجلد الثالث ص ٢٢ .
(١٥٥) منتاح السعادة ج٢ ، ص ١٦٥ .
(١٥٩) ملحق الفهرست ص ٢٢ .

ۇقد دىرە 1 اين خلكان(٨٥٨)والمىغودى(١٥٩)، وطاش كېرى زادە(١٩٠٠). ۋارېرى (١٣١) .

ويبدو أن لعبرو بن عبيد مؤلفات أخرى ، غير أن المسادر لم تذكر الا هذه المستفات ، على أنه لم يصلنا شيء منها .

۸ \_ وف\_\_\_اته :

بعد حياة حافلة بالاحداث ، كرسها صاحبها لوضع أصدول أكبر مدرسة كلامية في الاسلام ، اخذ نفسه فيها بالزهد ، والورع والتقسوي والعبادة الصادقة ، وأوقفها للذود عن الاسلام ، توفى عمرو بن عبيد ، وتختلف المصادر التي ترجمت لحياته في بيسسان تاريخ وفاته فيمسا بين سنة ١٢٢ هـ، سنة ١٢٤ هـ .

فيذهب ابن العماد الى ان سنة وفاته كانت ١٤٢ ه أو بعسدها ، حيث يقول فى احداث سنة ١٤٢ ه » فيها ( أى فى سنة ١٤٢ ه ، أو التى بعدها ، أى سنة ١٤٣ ه ) توفى عمرو بن عبيد ، البصرى ، العسسابد ، الزاهد المعتزلى ، القسدرى ، صاحب الحسين » (١٦٢) .

ويذهب الذهبي (١٦٣) ، والخطيب البغدادي (١٦٤) أنه توفي سنة

(١٥٨) وفيات الاعيان ج ٣ ص ٢٦٢ .
(١٥٩) مروج الذهب ، ج ٣ ، ص ٣١٤ .
(١٦٩) منتاح السعادة ، ج ٣ ، ص ٣١٤ .
(١٦٦) الفهرست ملحق ، ص ٣٢ .
(١٦٦) الفهرست ملحق ، ص ٣٢ .
(١٦٦) ابن العماد : شحصدرات الذهب في اخبار من ذهب ،
ج ١ ، ص ٢١٠ .
ج ١ ، ص ٢١٠ .
ج ١ ، ص ٢١٠ .
٢١٠ الذهبي : ميزان الاعتدال في نقصد الرجال ، ج ٣ ، ص ٢٧٩ ،
كما يذكر في العبر في خير من غبر ، ج ١ ، ص ١٩٣ انه توفي في هـــــذه
السنة او في سنة ١٤٢ ه .
(٦٦٢) الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ، ج ٢٢ ، ص ١٨٢ .

ثلاث واربعين ومائة ،وقبل سمسنة اربع واربعين ومائة ، ويؤكد ابن الاثير (١٦٥) أن وغاته كانت شنة اربع واربعين ومائة ، اما طاش كبرى زاده (١٦٤) غيذكر هذه التواريخ كلها ويضيف تاريخين آخرين غيقسول : انه توفى سمسنة اثنين او ثلاث او اربع او ثمان واربعمسين ومائة ، وذكر ابن حجر (١٦٧) انه مات سمسنة ١٤٣ ه ، أو سمسنة ١٤٢ ه ، كما يذكر أسعودى (١٦٨) أنه مات سمسنة ١٤٣ ه ، أو سمسنة ١٤٢ ه ، كما يذكر ويذكر ابن الجزرى (١٦٩) أن وغاته كانت سمنة ١٤٢ ه ، وقبل أنها سنة ١٤٥ م ، التحديد فى ذى الحجة من هذا العام ، ويبدو أن هذا التأريخ هو التماريخ الارجع ، نقد اجمعت عليه اغلب المسمسادر ، نضمسلا عن أن الكعبى ( الؤرخ المعتزلى ) يحدده بقوله : وكان خروج ابراهيم بن عبد الله

ابن الحسن فى سنة خمس واربعين ومائة بعد موت عمرو بن عبيد بسنة فير أنه مما يقدح فى هذا التاريخ ، أن ابن تتيبة ، وهو من أقدم المؤرخين يذكر هذا النص « ومات عمرو بن عبيد فى طريق مكة ، ودفن بمران ، على ليلتين من مكة على طريق البصرة ، وصلى عليه سليمان بن على »(١٧٠) وسليمان بن على تولى البصرة ، وعمان والبحرين فى خلافة أبى جعفسر المنصور ، وتوفى بالبصرة الثنين واربعين ومائة (١٧١) ، غاذا صحت رواية ابن قتيبة أنه صلى على عمرو – وهو والى البصرة – فتكون وناة عمرو بالقطع قبل هذا الداريخ أو فى نفس العام قبل وناة سليمان بقليل .

۸٥ ابن الأثير : الكامل في التاريخ ، المجلد الخامس ، ص ٨٥ .
 (١٦٦) طاش كبرى زاده : منتاح السفادة ومصباح السيادة ،
 ٢ ، ص ١٦٥ .

(١٦٧) ابن حجر : تهذيب التهذيب : ج ٨ ، ص ٧٢ .
 (١٦٨) المسعودى : مروج الذهب : ج ٣ ، ص ٣١٤ .
 (١٦٨) ابن الجزرى : غاية النهاية : ج ١ ص ٢٠ .
 (١٦٩) ابن تتيبة : المعارف ؛ ص ٨٢ .

 ۳۷۰ --- ۳۷۱ نفس المصدر : ص ۲۷۱) This file was downloaded from QuranicThought.com

وعلى هذا اختلف فى تاريخ وماته ميمسسا بين عسسام ١٤٤ هـ وهو ما ذكره الكعبى . وعام ١٤١ ه أو ١٤٢ ه ، على ما يمكن اسستنتاجه من رواية أبن تتيبة ، ونحن نميل الى الاخد بالتاريخ الاول لمسا سسبق إن بينا .

وإذا كانت المصادر قد اختلفت فى تاريخ وفاته ، فانهـــا قد أجمعت على مكان وفاته وعلى مكان قبره ، فلقد توفى عمرو فى طريق عودته من مكة بمكان يقال له مران (١٧٢) ، وصلى عليه سليمان بن على ، ورثاه المنصور ، فيقول الكعبى : وقال أبو جعفر المنصور لما صلى على قبره بمران ، ما بقى على الارض أهــد يستحى منه ثم أنشــا يرثيــه فقــال :

صلى الاله عليمك من متوسمد قبسمرا ممسررت به على مسران قبسما متخشمها مسمعا واذا الرجمال تنمسازعوا في شبهة فصمال الحمديث بحجة وبيمان قلو أن هذا الدهر أبتى واحدا (١٧٣)

ابقى لئــا عهـــرا ، أما عثهـــان

(۱۷۲) مران : بالغتج ثم التشديد وآخره نون ، قرية على بعــــد ليلتين من مكة فى الطريق الى البصرة ، وهى غناء كثيرة العيون والآبار والنخيل والمزارع ، ياقوت الحمرى : معجم البلدان ، وابن خلكان : وغيات الاعيان ، المجلد الثالث ، ص ٦٢٢ .

(١٧٣) ورت هذه الابيات عند القاضى فى طبقات المعتزلة وبدل كلمة واحدا ( صالحا ) ص ٢٤٩ ، كما وردت عند الصاكم الجشمى ، فى عيون المسائل ، وابن المرتضى : المنيسة والأمل ، ص ، ؟ ، وعند الكعبى فى المقالات ، ص ٦٨ ما عدا البيت الثالث ، وكذا عنصد نشوان الحميرى : فى الحور المين الذى نقل عنه الكعبى فى مقالاته ، ص ١١٢ ، ووردت فى المسارف لابن قتيبة ، ص ٢٨؟ ، وعند ياقوت الحميرى : معجم البلدان مادة مران .

ومما رثاه به المنصور توله : القيت الحب للنـــاس غلقطوا كلهم الا عمرو بن عبيـــد ، ومعاذ بن معاذ ، ثم ان معاذا ثنى جنــاحه غلقط (١٧٤) وقد اسف عليه المنصور اسفا ثــديدا ، ويذكر ابن خلكان أنه لم يسمع بخليفة برثى من دونه ســروى المنصور فى رئاله لعمرو ابن عبيد (١٧٥) .

(۱۷٤) الكعبى : باب ذكر المعتزلة من مقالات الاسلاميين ص ٦٩ .
(۱۷٤) ابن خلكان : وقيات الاعيان ، المجلد الثالث ، ص ٢٢ .

الفصــل الثـالث التيارات الفكرية والدينية والسياسية في عصـــره « البدايات الأولى للفرق والمذاهب الكلامية ))

۱ \_ تمهیــــد

٢ – التيـــارات الفكرية والدينيــة والســياسية
 أولا : التيــارات المخالفة للاسـلام
 ثانيا : ظاهرة الوضـع في الحــديث
 ثالثا : تيــار التشـبيه والتجسيم
 رابعا : تيــار الجبرية والقــدرية
 خامسا : الفــرق الكلاميــة

أبو سلوم المعتسزلي

المفكر وليد عصره ، ونتيجة ضرورية للتيارات الفكرية السائدة فى ذلك العصر ذلك لانه لا يمكنه بحال أن يعيش منفصلا عنها ، وبخاصة اذا كان ذلك يتعلق بالمفكرين فى صدر الاسلام ، الذين شفلوا بمشكلات عصرهم ، وراحوا يلتمسون لها حلولا ، ولم يكن مجرد الصل هو ما يطلبون ، ولكن ذلك الحل الذى تؤيده النصوص الدينية ، من هنا كان بحثهم فى مشكلات عصرهم بمثابة البحث فى دينهم لالتماس الحلول لها ، فليس عندهم – ثمة – انفصال بين الدين والدنيا .

من هذا تبدو أهبية دراسة العصر الذي نشأ فيه عبرو بن عبير ، والتعرف على أهم مشكلاته الفكرية والدينية والسياسية ، والتي كانت محل بحث مفكرى هذا العصر ، تلك المشكلات التي تصدى لها بدوره ، محاولا أن يضع لها حلولا ، وأن يلتمس أجوبة لكل ما طرح من مشكلات وتساؤلات .

ويبدو أن ما ساد عصر عمرو بن عبيد من تيارات فكرية وسياسية ودينية ، كانت امتدادا لتلك الخلافات الاولى حول الامامة من جانب ، وتلك الاحداث التى سادت منذ عهد الخليفة الثالث من جانب آخر ، والتى انتهت بمقتله بدون حكم شرعى ، واثار متتله نفوس المسلمين ، وانطلقت النداءات بالمطالبة بدم عثمان ، وتحت تأثير هذه النداءات وقعت حرب الجمــل ، كما وتعت حروب على ومعاوية ، الذى أبى أن يبايع عليا ، وبذكاء سياسى ودهاء شديد احتفظ بقوته العسكرية في حالة حياد ، مكتنيا بتأييد كلامى الطرف المضاد لعلى ومعاوية ، الذى أبى أن يبايع عليا ، وبذكاء سياسى للمرف المضاد لعلى ومنظرا ما يســفر عنه الصراع الدائر بين طرفي الجبل ، مخططا للانفراد بالقوة المنتصرة ، مغالب الظن انه كان يعمــل لحسابه منذ بداية الامر ، فتشير بعض الوقائع الى تباطئك في ارسـل المساعدات للخليفة عنمان ضد الثورة التي عبت خده . . . أليا لما كان

الامر ، نهو ما لبث أن خرج على الامام على بعد انتصاره في حرب الجمــل ، مطالبا بدم عثمان ، ومرتديا قميصـه الملطخ بالدماء (۱) ، وانتهت الحروب بحادثة التحكيم ، واخفق على بن أبى طـالب ، وانتهى الامر بمتنصله في الكومة على يد أشقى خلق أنه – جميعا – أبن ملجم الخارجي .

وإذا أمعنا النظر في هذه الاحداث وجدنا من خدعة التحكيم انبئقت دولة بنى أمية ، ومن هذه الاحداث تفجرت غلسفة للسباسة بدت في ذلك السؤال الذي طرح في الساحة الاسلامية – آنذاك – وهو : لمن الحكم ؟ ، ولقد طرح ذلك بدوره مشكلات سبياسية أخرى حول الامامة : هل هي اختيار ، أو نص وتعيين ، ومدى وجوبها ، وما مدى احقية قريش بالاستثثار بها ، وما هي شروط الحكم ، وما مدى شرعية الخروج على الامام الجائر والثورة عليه .

طرحت هذه المشكلات السياسية ، وتعسددت الآراء حسولها ، وذهب كل غريق الى تأييد رآيه بالادلة النقلية والعقلية . ويعل الدكتور المسد صبحى ذلك التعدد والاختلاف فى وجهات النظر فى نظرية الحكم فى الاسلام ، بأن تولى أبى بكر لم يضم مشكلة اختياز الخليفات ، حيث يتعذر استنباط قاعدة شرعية تحدد كيفية اختياز الخليفات ، من طريقة توليسه ، لان بيعقه تبت على حد تعبير عمر بن الخطاب من طريقة توليسه ، لان بيعقه تبت على حد تعبير عمر بن الخطاب نقلقة ، ولان احدد من السامين فى رأيه لا يطلب اول أبا بكر ، نقليعة ، ولان احدد من السامين فى رأيه ما لا يطلب الد الأرا تبيعة ابى بكر تبت دون الاستناد الى مبدأ شرعى ما مواء اكان أطا ام احتكاما إلى اجتهاد فى غياب النص الم الا وما زاد الامر تعقيدا ان تباينت طرق اعتلاء الخلائة من بيعة تبت غلقائية ، ثم استخلاف الم احتكاما الى اجتهاد فى غياب النص ما معر للخلافة ، فر استخلاف الم احتكاما الى اجتهاد فى غياب النص ما معر للخلافة ، فر استخلاف الم احتكاما الى اجتهاد فى غياب النص ما معر ومنا زاد الامر تعقيدا الم احتكاما الى اجتهاد فى غياب النص ما مع ومنا زاد الامر تعقيدا الم احتكاما الى اجتهاد فى غياب النص ما معر الخلافة ، فر استخلاف الم احتكاما الى اجتهاد الكرادة من بيعة تعت نقلت الم المالية المالية الخليان الم احتكاما الى اجتهاد الخلائة من بيعة تعت نقلت الما المالية الم احتكام المالية المالية من بيعة تعت نقلة من المالية الم المنتخلاف المالية الثلاثة من معر الخلافة من الخلافة المالية من بيعة تعت نقلة من المالية ا

وبين خطا في التشريع ، ومن هنا غان انشقاق المسلمين يرجع الى غياب قاعدة شرعية تحدد أصول اختيار الحاكم ، وهذه نقطة من نقاط الضعف في الحضارة الاسلامية ، حيث لم يستقر مفكرو الاسسلام على نظرية سياسية واضحة المعالم ، وضوح احكام التشريع الاسلامى في سسسائر المجالات ، وغياب هذه النظرية السياسية هو الذي جعل نظام الحكم في الاسسلام قائما على مبدا الفلبة منذ الدولة الاسسسلامية ، وحتى يوم الناس هذا في جميع البلدان الاسلامية بلا استثناء (٢) .

### والدارية وتدور الرائية

(٢) الدكتور احمد صبحى : الزيدية ، الجزء الاول من المجلد الثانى في علم الكلام ، منشأة المعارف ، الاسكندرية ، ١٩٨٠ ، ص ٩ – ص ١١ . غير انه يمكن التول بأن خلافة الخلفاء الراشـــدين وان اختلفت انماطها واشكالها ، الا أن جوهرها واحـدا من حيث هى مستندة على قاعدة الشـورى في اختيار الحــاكم ، والتي تستبعد أن تكون الخلافة وراثية ، وقد أوجب التـرآن الشورى في أمر السياسة ( أنظر سـورة الشورى آية ٨ ، وسورة آل عمران آية ١٥٩ ) وبهذا تكون الحكومة الاسـلامية اقرب إلى الجمهورية الرياسية ، كما أن اختلاف أو تنـوع مرق اعتلاء الخلفاء يشـير إلى مدى المرونة في تطبيق هذه التـاعدة ، تقام يضيق الاسلام بنمط محدد للشـورى وأنها ترك ذلك لاجتهادهم . كما كفسل الاسـلام أيضا الحرية التامة للشورى ، فاسقط كل دعاوى الكراه في البيعة التي هي التعبير النهائي عن اختلام المورى .

واتتدى الصحابة بالرسول صلى الله عليه وسلم وسيرته فقد كان لهم المثل الاعلى للحاكم ، فتحدد بذلك روح الاختيار ، ومن هذا المستقت صفات الحاكم الذى يبايع له بالخسلافة من صفات الرسول صلى الله عليه وسلم فكان الخليفة المختار يختار وفق صفات تقترب به من صفات الرسول صلى الله عليه وسلم ، وفي هذا اقتداء بالسنة واجتهاد في حدودها في اختيار الحاكم . ( انظر تفصيلا لقاعدة الشورى ومدى استخدامها في خلافة الخلفاء الراشدين : ابن هشام : السيرة النبوية ، مكتبسة الكليسات الازهرية ، 1914 م ، ج ٢ ص ١٨٣٧ وما بعسدها . الطبرى تاريخ الإم واللوك ، بيروت ، مكتبة خياط ، القسم الاول ،

وهكذا كانت مشكلة الإمامة – ولا زات – من اهم المشكلات التي انبقت عن هذه الخلافات في صدر الاسلام ، كما ولدت هذه الاحسداث أيضا مشكلة اخرى ارتبطت بهذا الجانب السياسي ، وهي مشكلة مرتكب الكسيرة ، وهي وان كانت مشكلة فتهية في جوهرها ، الا انهسا اخذت بعدا مسياسيا ، فقد ارتبطت أول ما ارتبطت بطرفي القتال في خرب الجمل ، وهو ارتباط له حساسيته ، فكلا الطرفين يتمتعان معسا بمنزلة كبيرة في نفوس المسلمين ، واحد الطرفين لابد وان يكون على الخطا ، فلا يمكن أن يكون المريقات ما على صواب ، لان الضدين لا يجتمعان معا ، وقد كذبان معا ، فيكونان على صواب ، لان الضدين لا يجتمعان معا ، وقد يكذبان معا ، فيكونان على الخطا ، ولكن هذا الخطا الذى معا ، وقد يكذبان معا ، فيكونان على الخطا ، ولكن هذا الخطا الذى معا ، وقد يكذبان معا ، فيكونان على الخطا ، ولكن هذا الخطا الذى معا ، وقد يكذبان معا ، فيكونان على الخطا ، ولكن هذا الخطا الذى معا ، وقد يكذبان معا ، فيكونان على الخطا ، ولكن هذا الخطا الذى معا ، وقد يكذبان معا ، فيكونان على الخطا ، ولكن هذا الخطا الذى معا ، وقد يكذبان معا ، فيكونان على الخطا ، ولكن هذا الخطا الذى معا ، وقد يكذبان معا ، فيكونان على الخط ، وقت في الخطا الذى وقع فيه أحدد الطرفين أو الطرفان معا . خطب أ تسبب في مسفك دماء عدد من المسلمين من كلا الطرفين ، وبدات التساؤلات تشار : أيها على الحق ؟ ، وأيهما على الباطل ؟ ، وكيف يكون الحكم بتخطئة احد الفريقين والامر متعلق بقطبين لهما مكانة عظمى في قلوب المسلمين عابة ، وارتبط هذا كله بتحسديد معنى الايمان والكثر والنفاق والاحكام المنعلمي ، وارتبط هذا كله بتحسديد معنى الايمان والكثر والنفاق والاحكام المنعلق ،

ولقد أثارت هذه الاحداث فى قلوب جماعة من خلص المستسلمين وانتيائهم ، الحيرة والقلق النفسى والتوتر العقلى ، موقفوا يتسساطون الى أى الفريقين يتنحازون ، والفريقان من أجلاء المعلمين !! ، هسسل

من ٣٠٦٦ وما بعدها ، والسيوطى : تاريخ الطفاء ، بتحقيق محمد من ٣٠٦ ابو الفضل ابراهيم ، دار نهضة مصر ، القاهرة ، ١٣٩٥ هـ من ٢٢٠ -ص ٩٠ وما بعدها ، وابن سعد : الطبقات الكبرى ، ج ٣ ص ١٩٧ -والدكتور حسن ابراهيم حسن : تاريخ الاستسلام ( السياسي والدينى والثقافى والاجتماعى ) ، النهضة المرية ، القساهرة ، الطبعة التاسعة ، عام ١٩٧٩ م ، الجزء الاول ، ص ٢٧١ - ص ٢٧٢ ، الشيخ شلقوت : الاسلام عقيدة وشريعة ، مطبعة الادارة العظمة التاسياني الاميد الانظر ، القساهرة ، من ١٢٩ - ص ٢٧٠ ، والدكتور على محمد الازهر ، القساهرة ، من ١٢٩ - ص ٢٧٠ ، والدكتور على محمد المبعة ، والنشر ، القساهرة ، من ١٢٩ م ، ص ٣٣ وما بعدها .

يعتزلون التتال الدائر ؟ ويتفسسون موقف الحياد حفاظا على وحسدة المسلمين وحتنا لدمائهم ؟ ، فيكون انتماؤهم الى الاسلام فقط ، متخطين بذلك كل الحزازات والمنافسات ، فيسقطون الانتماء القبلى ، ويعلون من شأن الانتماء الدينى الذى يعلو على كل أنواع الانتماء ، فآثروا اعستزال الفريتين ، آخذين بأحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ، في اعتزال الفتن ، وكان هذا اتجاها لفريق من كبار الصحابة والتابعين

كما ولد البحث فى مرتكب الكبيرة آنذاك مشكلة من أهم المسكلات التى شغلت المسلمين زمنا وما زالت تشغلهم ، هى مسئولية الانسسسان عن الكبيرة التى يرتكبها ، هل له غيما اختيار أو الامر كله جبر ، هسل ما يفعله الانسان يفعله بحرية واختيسار أو بتضاء وقدر من الله تعالى ؟

طرحت كل هذه التساؤلات ... وما تولد عنها من تساؤلات فرعية ... في الساحة الاسلامية والقت ظلا كثيفا على تماسك الجماعة الاسلامية ، وكانت الاجابة عنها هي النقطة الرئيسية لتطور الفرق والمذاهب الكلامية ، وكانت هي البواكير الاولى للفكر الكلامي والمادة الاولى التي كونته .

على أن الامر لم يتنصر على هذا الحد من المسكلات ، بل ان المؤشرات الاجنبية التي وغدت في عصره متمثلة في أصحاب الديانات المخالفة ، وأرباب الملل والاهواء والنحل ، استغلت ذلك كنه لصالحها في بث دعاوى الهدم للاسلام ، انتقاما وكيدا ، وجاء هذا بطوق مختلفة اصطنعوها ، فكان لابد من ملاقاة هذه التيارات التي تكيد للاسلام كيدا .

وقد وقف عمرو بن عبيد على هذه التيارات الاجنبية من خسسلال اقامته بالبصرة ، والتى كانت – الذاك – ملتقى تتافات جديدة وافدة ، ذاعت وانتشرت لضعف العنصر العربى فى ا بصرة ، فاصبحت البصرة مركزا من أكبر المراكز الثقافية جدالا ونقاشا وتأثرا بالاحسداث السياسية العائمة ، ويبدو أن هذا كان طبيعة اقليم العراق بوجه على فى هسدا العصر الاول ، والتى يصورها لذا ابن إلى المحديد بقوله : « وطينة العراق This file was downloaded from Ourar

ما زالت تنبت ارياب الاهواء وأصحاب النحل المجيبة والمذاهب البديعة.» وإهل هذا الاقيم ، أهل بصر وتدقيق ، ونظر وبحث عن الآراء والمقائد ، وشبه معترضة في المذاهب ، وقد كان منهم في أيام الاكاسرة مثل: ماني وديصان ومزدك ... وغيرهم ، وليست طيئة الحجان هذه الطيئية ، ولا أذهان أهل الحجال مسذه الاذهان ... ولم يكن غيم من حكيم ولا غيلسوف ، ولا صاحب نظر وجدل ، ولا موقع شبهة ، ولا مبتاعي نطة » (٣) .

وفي الغالب أن هذه البيئة البصرية قد المعكست على تفكير عمرو ابن عبيد ، فنجده ميالا الى التأويل المعتلى ، والاستئناس بالمعتـل في نقد الحديث ، بقدر يفوق واصل بن عطاء والذي يبدو أنه كان متاثرا ببيئة المدينة – التى ولد ونشا غيها – في التمسك بالنصـوص الدينية ، وعدم الميل الى التأويل المعتلى فها هو ينهى عمرا عن التساويل المعتلى بقوله : « فاد المسموع ، وانطق بالفروض ، ودع تأويلك الاحاديث على غير وجهها ، وكن مع الله وجلا \* ())

وتود أن تنتهى إلى القول بأن عمرو بن عبيد لم يكن بمعزل عن هذه التيارات المختلفة ، فشارك بالراى ، وخاص فى الجدال مع الخائضين ، وكانت له آراؤه الخاصة فى مشكلات عصره ، من هنسسا يلزمنا أن تعرض لاهم التيارات الفكرية والدينية والسياسية التى قابلها مزنين موقعسه منها ، فلعل ذلك يلقى الضوء على مذهبسه الكلامي الذى جاء معالجا لمشكلات عصره .

> التيارات الفكرية والدينية والسياسية في عصره : أولا : التيارات المخالفة للاســـــلام :

لما كان الدفاع عن الاسلام احد الاسباب الرئيسية الهامة لقيام
 (٣) ابن ابى الحديد : شرح نهج البلاغة ، ج ٢ ص ٢٧٩ .
 (٤) ابن عبد ربة : العقد الفريد ، ج ٢ ، ص ١٩٨ .

المعتزلة ، فاننا سنبدأ ببيان موقف عمرو بن عبيد من التيارات النكرية والمذاهب والنحل المخالفة للاسلام ، غلقد كان معنيا بمقاومة هذه التيارات ، وغالب الظن أن نزعته المعقلية كان من أحد أسبابها ألهامة هو متاومة هذه التيارات التي تهاجم الاستلام .

لقد بدأت موجة من الشك والإلحاد والزندية في الظهور في مواطن عديدة في العسالم الإسلامي ، وبخاصة في البصرة والكوفة ، زمن عمسرو ابن عبيد ، وارتبطت ارتباطا وثيقا بالمذهب الثنوى ، وبخاصة المانوية والمزدكية منه ، فيقول ابن نباته أن كلمة زندية كانت تطلق على كل من كان يميسل الى مذهب الثنسوية ، أو ما يقاربه من الخروج عن الشريعة (٥) . وإقد اتسع معنى الزندية بعد ذلك ليشمل مسائل أخرى لم يكن لهما صنابة بالمانوية ، من حيث أندفع اليها البعض بدافع العبث الفكرى الذي يلجأ اليه الشكاك دائما ، يرمون من ورائه العبث بعقسائد النساس ، نائلون الزندية كرد فعل لنزعة نفسية انتابتهم فدفعتهم إلى ما هو الشسبه باللهو الفكرى والمجون الشكى (٦) . وبوجه عام مان الزندية احسدي الحركات الفكرية الهدامة التي وجهت الى تقويض الاسسيام من حيث

وقد كانت البصرة في عصر عبرو بن عبيله عبيلة خصبة لمايقة بكثير من المذاهب والنحل ، وكان لها أصحابها المناصرون لها ، وهذا ما يخبرنا

(٥) أبن نباته : سرح العيون ، التاهرة ، ١٨٦١ ه ، ص ٢٠٥ .

(٥) ابن نباله . شرع الغينون ، العاهرة ، ١٨١١ هـ ، ص ٥٠٢ .
 (٦) الذكتور عبد الرحين بدوى . من تاريخ الالحاد في الاسلام ، دراسات الف بعضها ، وترجم بعضها، الآخر ، مكتبة النهضة المرية ، القاهرة ، ١٩٤٥ م ، ص ٣٤ ـ ص ٣٥ .
 (٢) فلها وزن : الدولة العربية وسقوطها ، ترجية يوسف العش ، دمشق ، ١٩٥٦ م ص ٣٥ .
 (٢) فلها وزن : الدولة العربية وسقوطها ، ترجية يوسف العش ، الغلو والفرق الغالية في الاسلام ، والدكتر .

به صاحب الاغانى غيقول : « اخبرنى يحيى بن على ، قال : حدثنى أبى عافية بن شبيب قال : حدثنى ابو سهيل ، قال : حدثنى سعيد بن سلام ، قال : كان بالبصرة ستة من أصحاب الكلام : عمرو بن عبيد ، وواصل ابن عطاء ، وبشار ( بن برد الاعمى ) ، وصالح بن عبد القصدوس ، وعبد الكريم بن ابى العوجاء ، ورجل من الازد ، قال أبو أحصد ( يعنى بهذا الرجل الاخرير ) جرير بن حازم ، فكانوا يجتمعون فى منزل الازدى ، ويختصمون عنده ، فاما واصل وعمرو فصارا الى الاعتزال ، وأما عبد الكريم وصالح فصححا التوبة ، وأما بشمار فيتى متحيرا مخلطا ، وأما الازدى فيل الى قول الثنوية ( وهو مذهب ) من مذاهب الهند ، و بتى ظلمار على ما كان عليه » (٨)

وهكذا يتبين لنا التيارات الفكرية والمذاهب والنحل المخالف للاسلام وروادها الاوائل ، وكان عمرو بن عبيد غيما يروى الاصفهانى يقول لعبد الكريم بن أبى العوجاء – الذى يبدو أنه رجع عن توبته الى اعتناق المذهب الثنوى ، وكان يدعو لهذا المذهب بين الثسباب فيفسدهم – يقول له : بلغنى أنك تخلو بالحدث من أهائنا فتقسده ، وتدخله فى دينك ، غان خرجت من مصرنا ، والا تمت فيك مقاما آتى قيه على نفسك ، فلحق بالكوفة ، فدل ( أى عمرو بن عبيد ) عليه محمد ابن سليمان ( والى الكوفة ، قذاك ) فقتله وصلبه بها (٩) .

ولقد انتشر رؤساء المذهب الثنوى ، وذاع أمرهم بين النساس ، وقد أورد إذا المؤرخون(١٠) أسماء بعض كبارهم : كعبد الكريم بن أبى العوجاء وصالح بن عبد القدوس ، والنعمان الثنوى ، وأبى شساكر الديصانى ، وابن طالوت ، وابن أخى أبى شاكر ، وعبد ألله بن المقنع ، وبشسسار ابن برد ، وغسان الرهاوى ، وحماد عجرد ... وغيرهم . ويذكر (٨) أبو الفرج الاصفهانى : الاغانى ، دار صعب ، بيروت ، عن طبعة بولاق ، ج ٣ ، ص ٢٤ . (١) نفس المصدر : ج ٣ ، ص ٢٤

القاضى عبد الجبار أنه « حكى عن كل واحد منهم مذاهب يخالف فيهــــا صاحبه في الفروع ، وأن كانوا يتفقون في التثنيــــة » (١١) ، كما يضيف ابن النديم : أن لهؤلاء كتبا في نصرة الاثنين ومذاهب أهلها ، وقد نقضــوا كتبا كثيرة صنفها المتكلمون في ذلك /١٢) .

ولقد وقف عمرو بن عبيد على تفاصيل أقوال الفرق الثنيوية ، وهذا ما مكنه من أن يفاظر أقطابهم أمثال : عبد الكريم بن أبى العوجاء ، فيها ذكر الاصفهائى ، كما اشترك أيضا مع واصل بن عطاء فى مناظرة بشيار بن برد ، وصالح بن عبد القدوس (١٣) .

ويبدو أنه قابل مذهب الدهرية ، والذي يتوم عند معتنتيه على نزعة

and the second second

(١) من القدماء القاضى عبد الجبار ( انظر المغنى في أبواب التوحيد والعدل ، لدار القومية للتأليف والنشر ، القاهرة ، الجزء الخسامس ، « الفرق غير الاستلامية » بتحقيق محمود محمد الخضيرى ، ومراجعة الدكتور ابراهيم مدكور ، ص ١ وما بعدها ) ، وابن النديم ( انظر الفهرست : ص ٢٣ ) والشهرستانى ( انظر : الملل والنحل ، ج ٢ ص ٧ وما بعدها ). ص ٢٣ ) والشهرست نشاة التفكير الفلسفى في الاستلام ، ومن المحدثين الدكتور النشار : نشأة التفكير الفلسفى في الاستلام ، من المحدثين الدكتور المام ، مدكور ، ص ١ وما بعدها ) ، وابن النديم ( انظر الفهرست : ص ٢٣ ) والشهرست المحدثين الدكتور النشار : نشأة التفكير الفلسفى في الاستلام ، ومن المحدثين الدكتور النشار : نشأة التفكير الفلسفى في الاستلام ، ومن المحدثين الدكتور النشار : نشأة التفكير الفلسفى في الاستلام ، ومن المحدثين الدكتور النشار : نشأة التفكير الفلسفى في الاستلام ، في المدر المارة ، الطبعة السابعة ، ١٩٧٧ ، الجارة الاول ، في الاستلام ، ص ١٩٢ وما بعدها ، والدكتور عبد الرحين بدوى : من تاريخ الالحاد في الاستلام ، ص ٣٢ وما بعدها .

(11) القاضى عبد الجبار : المعنى فى أبواب التوحيد والعدل ، جـ٥ ، ص ٢٠١ وقد عرض لاقوالهم بتدقيق شهديد ، ولقد قارنت عرضه من ص ١٠ – ص ٢١ بها عرضه الشهرستانى فى الملل والنحل ، جـ٢ ، ص ٣٢ ، فكان أكثر دقة ، وذلك لانه نقل مما كتبه رؤساؤهم مباشرة ، ويبدو أن الحاكم الجشمى قد أغاد من عرض القاضى عبد الجبار ( أنظر : شرح عيون المسائل ، مخطوط بدار الكتب المحرية ، وصدر عن مكتبة صنعاء ، ميكروفيلم ٣٠٦ ، الجزء الاول ، لوحة ١ ، ٢ ) ، كما كان عرض ابن النديم قريبا من "الدقة وقد ذكر أصولهم العلية بالاضافة الى أصولهم النظرية ( أنظر : الفهرست ص ٣٢٧ – ص ٣٢٦ ) .

(١٢) ابن النديم : الفهرست ص ٣٢٧ .
 (١٢) الاصفهائي : الاغاني ، جـ ٣ ، ص ٢٤ .

شكية حالت بينهم وبين الاعتقاد بالخلق والخالق ، غائكروا الايمان بالصائع الذبر للعالم زاعمين أن العالم لم يزل موجودا كذلك بنفست لا بصائع ، علم يزل الحيوان من نطغة والنطغة من خيوان كذلك كان وكذلك يكون أبدا ، غلا شىء خارج النطغة ، علمى مستكفية بذاتها عن خالق يوجدها (١٤) . والغالب أن الايمان بالدهر هو من ديانات الفرس القديمة ، التى الفيت غيها النظرة الاثنينية فى نشاة العالم ، نجعلوا الدهر عو الم الفيلاك (١٤) . وقد مساد هذا الاعتقاد بين العالم ، نجعلوا الدهر عو وقد صوره القاران الكريم بقوله تعالى : « ما هى الا حياتنا الدنيات نموت غيها ونحيا ، وما يهلكنا الا الدهر » . ما هى الا حياتنا الدني النزعة المادية الشكرة بعد الاسلام ، محملوا الدهر عو متوت غيها ونحيا ، وما يهلكنا الا الدهر » (١٢) ، واستمرت هذه منوت غيها ونحيا ، وما يهلكنا الا الدهر » (١٢) ، واستمرت منده منوت غيها الشكية بعد الاسلام ، وتصدى لها متكام الاس

ولقد كان هناك في عصر عمرو بن عبيد من كان يعتقد مذهب السمنية ، وهو من الديانات الهندية التي كانت منتشرة غيما يقــول البيروني في :

(١٤) مراد وهبة ٤ ويوسف كرم ٤ ويوسف شلاته ٤ المعجم الفلسقى ٤
 دار الثقافة الجديدة ٤ القاهرة ٤ الطبعة الثانية ٤ ١٩٧١ ٤ ص ٩٧ ٠

(١٥) دى بور : تاريخ الفلسفة فى الاسلام ، ترجمة الدكتور محمد
 عبد الهادى أبو ريده ، مطبعة لجنة التآيف والترجمة والنشر ، ١٩٣٨ م ،
 ص ١٢

١٦٠) الجائية : آية ٢٤ ص

(١٧) من الغريب أن هناك من نسب عمرو بن عبيت الى الدهرية ، فيروى الذهبي ذلك ، ولكنه يكتبه ويقول ٢٠ الغن الله الدهرية ، غانهم كفي الذهبي ذلك ، ولكنه يكتبه ويقول ٢٠ الغن الله الدهرية ، إذ من الذهبي ذلك ، وما كان عمرو هكذا ، أنظر : ميزان الاعتدال في نقيد الرجال ، ج ٣ ، ص ٢٨ .

خرايسان والعراق والموصدل حتى حدود الشيام القديم (١٨) ، ويتوم هذا المؤهب على نزعة شكية لا تؤين الا بيا يقع تحت للحس ، ومن ثم لم ترق الى إدراك الأمور المحسردة ، ومن ثم قانوا : بابطال النظر والاستدلال ، فزعموا غيما يقول البغدادى انه لا معلوم الا من جهة الحواس الخمس ، وقالوا بتسدم العالم ، وأنكر أكثرهم المساد والبعث بعسد الموت ، وقالوا بتكافل الادلة ، وقالوا بالتناسخ فزعم غريق منهم بتناسخ الرواح في الصور المختلفة ، واجازوا نقل روح الانسسان الى كلب ،

ولقد قابل عمرو بن عبيد اصحاب هذا الذهب ، وكافحه مع واصل (۲۰) ويشهد بذلك مناظرته لحازم بن جرير الازدى السمنى والتى قطعه فيها ...

(١٨) البيرونى : تحقيق ما للهند من مقولة ، متبولة في العقل (١٨) البيرونى : تحقيق ما للهند من مقولة ، متبولة في العقل او مزدولة ، صحح عن النسخة الاصلية التديمة المحفوظة بالمكتبة الاهلية ، بباريس « مجموعة شيفرز رقم ٢٠٨٠ » ، دار المعارف العثمانية ، حيدر أباد الدكن ، ١٣٣٧ هـ ١٩٥٩ م ، ج ١ ص ١٥ ، ص ١٢ . (١٩) البغدادى : الفرق بين الفرق ، ص ١١ ، ص ٢٥٣ .

وهكذا كان عمرو بن عبيد ... ورفيته واصل بن عطاء ... معنيا بحكامحة هذه المذاهب المخالفة للاسلام والتى تتسم بالزندية والالحاد ، ويبدو ان نزعته المعلية التى اشتهر بها ، كانت وسيلته في مقابلة هذه للذاهب ثانيا : ظاهرة الوضع في الحديث :

بها دعا الى هذه الظاهرة وانتشارها ، أنه ثم يكن ثبلة نصوص مدونة للسنة ، وقد خطر للخلينة الثانى فكرة جمع الحديث وتوثيقــه ، غير انه عزف عن ذلك خشرة ان يختلط الحديث بالكتاب ، فنهى عن ذلك ، وخطرت الفكرة ذاتها للخليفة عمر بن عبد العريز لخوفه ذهاب العلماء ، وعاودت الفكرة أبا جعفر المنصور قيما يذكر ابن سعد عن مالك بن أنس قوله : «أنه لما حج المنصور ، قال : ( أى لمالك ) : قد عزمت على أن المسلمين منها بنسخة ، وآمرهم أن يعبلوا بما فيها ، ولا يتعدوه الى غير ، فقلت ( أى مالك ) يا أمير المؤمنين ، لا تفعل هذا ، فان الناس سبقت لهم المسلمين منها بنسخة ، وآمرهم أن يعبلوا بما فيها ، ولا يتعدوه الى غير ، فقلت ( أى مالك ) يا أمير المؤمنين ، لا تفعل هذا ، فان الناس سبقت لهم المولي ، وسمعوا أحاديث وروا روايات ، وأخذ كل قوم بها سبق اليهم ودانوا به ، فدع الناس وما اختار كل بلد لانفسهم » (٢٢) .

وقد قام غريق من التابعين ، بجمع الحديث ، فكان كل عالم يجمع الاحاديث التى رويت له ، وصحت عنده ، وأول جمع فيما يقول البخارى كان للربيع بن صبيح (ت ١٦٠ ه) ،و سعيد بن أبى عروبة (ت ١٥٦ ه)، الى أن انتهى الامر الى كبار الطبقة انثالثة ، غصنف مالك الموط\_\_\_\_ بالمدينة ، وعبد الملك بن جريح بمكة ، والاوزاعى بالش\_\_\_م ، وسنيان الثورى بالكوفة ، وحماد بن سلمة بن دينار بالبصرة ، ثم تلاهم كش\_\_\_ر من الائم\_\_\_\_ فى ذلك الجمع ، كل على حسب ما سنح له وانتهى اليه علم\_\_ ه

(٢١) الاصفهائي : الأغاني ، جـ ٣ ، ص ٢٤ ...
 (٢١) الحمد أمين : قجر الاسلام ، مكتبة الفهضية المرية ، الطبعينة الثانية عشرة ، ١٩٧٨ م ، ص ٢٤٢ .

الامر ... اذن ... كان مهيا لقبول عدد من الاحاديث الضعيفة وغير القسوية السند ، والتعلق بظاهرها ، تعلقا يصل الى حسد الحزم القاطع بصححتها ، كما كان الامر مهيا أيضا ، لان يضع الوض ما شاء لهم من أحاديث ، يروجون بها لافكارهم ومذاهبهم وانتماءاتهم التباينة (٢٣) ، وانتشرت هذه الاحاديث الموضحوعة انتشارا واسع النطاق ، وقبلها الجمهور ، لانها ترضى فيه نزعاته الفلكلورية .

ولتد دعت هذه الظاهرة الخطيرة الى البحث عن صحة الاحاديث ، والتحرى الدقيق فى الرواية ، ووزن الحديث بميزان النقـل والمقـل ، والاستئناس باجهاع الصحابة ، ومن ثم ظهر اصحاب التاويل المقلى ، الذين ضاقوا ذرعا بهذه الظاهرة ، نضلا عن نهج السلف فى رد هـذا الحثـو عن طريق السنة نقط ، بينها هذا الحثـو لا يعارض النسنة نقط بل يعارض المقل أيضا ، ثم انتدت هذه المعارضة لتشمل منهج السلف منهج النهسك بالظاهر نقط ، وعدم التاويل ، حتى لو كان ذلك مها تجيزه قواعد اللغة .

الخصومات السياسية ٤ كالخصومة بين على بن أبي طالب ومعاوية ٤ فكم من الاحاديث وضعت في تفضيل كل منهما ، وضعها القاصرون لهما ، وكذلك الخصومة بين الأمويين والعباسيين .... والخصومات الكلامية : كالخلاف حول التحدق ، والمسقات ... وغيرها. وحاول إمستهجاب كل راى تدعيم رأيهم بحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ٤ مكان ذلك مجالا للوضع ، والخـــالفات الفقهية ، كل ذلك دعا إلى الوضـــع في الحديث لتدعيم مواقفهم السياسية أو الكلامية أو الفقهية ) وأيضا مما أدى إلى الوضع النزعة الشمس عوبية ، فكم من أحاديث وضعت في تفضيل العرب على العجم والروم ، وقابلها هؤلاء بأحاديث في فضل العجم والروم والترك ... ، بل ان النزعات التبلية لعبت دورا أيضــــــا فوضلعت الحاديث في تفضيل بعض القبائل على البعض الإخر في مجمعال التنانيس الحول الزياسة والفخر والنسب ، وهكذا كان هنيب اك أسببابا كثيرة محملت الوضاع على الوضع، في الحديث ... ( انظر ذلك تفصيلا عند الإجداء البين الماقجر الاسيسلام فيصن دروما يعيدها وانظرم أيضب كتورك النصاب المستنقل التفكين القلعيفي في الاستنظام ، جرا ص: ۳۲۸ و ویا بعد هنا ۱۳ : ...

ويدو أن هذا ما دعا عمرو بن عبيد إلى التصدى لنقد الحديث ، ووزامه بميزان المقل ، ورفضه لبعض الاجاديث التي يرى فيها معارضة النقل والمتل معما ، وهذا ما أثار عليه حفيظة المحدثين من أيناء عصره ، وتشير هنا إلى موقف المحدثين منه :

اشتهر عمرو بن عبيد بكونه من الحدثين ، وأن اختلفت الرويات في بيان موقف المحدثين منه ، غمنهم من جعله من الثقات ، ومنهم من كذب حديثه ، روى عن الحسن البصرى ، وأبي العالية (٢٤) وأبي تلابة (٢٥) ، وعبيدان ، وأنس بن مالك ، روى عنه : الحسامدان (٢٦) ، ويزيد إبن زريع (٢٧) ، وأبو عوانه (٢٨) ،وأبن عبد الوارث (٢٩) ، وعبد الوهاب

(٢٤) ابو العالية : السهه « رغيع » ، وهو مولى لبنى رباح ، اعتقته المراة منهم وهو من كبار المحدثين ، حج ستين حجة ، وتوفى سيئة تسعين هجرية ( ابن قتيية : المعارف ص ٤٥٤ ) .

(٢٥) أبو قلابة : هو عبد الله بن زبيد الجرمى ، وكان ديوانه بالشام ،
 مات بداريا سينة أربع ومانة أو خمس ومانة ( أبن تشيينة :
 المعارف ، ص ٤٤٢ ) .

(٢٦) الحامدان : هما حماد بن زيد بن درهم ، ويكنى « أبا اسماعيل» وكان غثمانيا ، توفى سنة تشع وسبعين، ومائة ، ، وصلى غليه، استبسحق ابن سليمان والى البصرة ، من قبل هارون الرشيد ، ولحماذ بن سيلمة ابن دينسار ، وهو ابن اخت حميستد الطويل ، مات بالبضرة ، است. سبع وتشعين ومائة ، ويقال سنة أربع وستين ومائة، وكان عالما بالنخو والغربية ، ويقال أن سنيبوبه النحوى استملى معه ( إبن قتلية إنا لعارف ، ف راي دين رايه بديت بن رسول 10 مند. ٥٠٣ زمد عامه ٢٠٠٠ (٢٧) يزيد بن زريع 🐘 هــــــو يزيد بن زريع بن التسوام ٢٠ ويكني « ابا معاوية » وكان زريع - ابوه - يلى خلافة صاحب الشرط بالبصرة » مات بالبصرة مسنة اثنين وثقانين ومانة ( ابن قتيب قما المسارف ، من ٨.٨ ) المنظم المراجع الماخلي - معرفان مجمع إليه مين ما المحمد ا ····· (٢٨) أبو عواله ( الشهة « الوضاح » ، مولى يزايد بن عطيت، البزار ، وكان يزيد بن عطساء يضعف حديثه، ولعتقه قصيصه (النظرية المعارف ص ٢٠٠٣ ، وكان أبو عوانه من واسط ، وانتقل الى البصرة، ومنات التيها استنة اسباعين ومائة (١٠ ابن تقتيبة ما المعلمارية مع عربة مع أينة المستبار (٢٩) أناعد الاوارث الديقرف بالتغوري كمويكلي المغابة عبيبا دقيته مولى لبنى العتبر ، لمن شهيم ، توفق بالبضراة ، في المحرّم سبنة ثمانين الوماية ، وبعده ابن تتربة من القدرية ( أنظر المعارف ص ٢١ ف عمل ١٣٣٨) ...

الثقفي (٣٠) ، ويحيى القطان (٣١) ، وعلى بن عاصم الواسطى (٣٢) وابن عبينة ، وتخرون (٣٣) ، ويقول الكعبي : أن أصحاب أبي حنيفسة يعتدون على روايته (٣٤) .

غير اننا نجد غريقا من المحدثين في عصره ، بدعوة ، ولم يلف فرا بحديثه ، واعتبروه صاحب بدعة ، وهي قوله بالقدر ودعوته اليه ، ودعوته للقدر هي التي اثارت محدثو عصره عليه ، غيروي الذهبي عن ابن المبارك حين سئل : لما رويت عن سعيد ، وهشام الدستوائي ( وهما من القائلين بالقدر ) ، وتركت حديث عمرو بن عبيد ، ورأيهم واحد ( اي جميعهم قدرية ) ، قال : كان عمرو بن عبيد يدع و الي رايه ، ويظهر الدعوة ، وكانا ساكتين (٣٥) . وكان نقده الحديث ورغضه لبعضه ، مما اثار – ايضا – حفيظة محدثي عصره عليه (٣٦) ، وانتهى – معظم – محدثي عصره الى تقرير انه متروك الحديث ، لانه في نظرهم يكذب في الحديث وصاحب بدعة (٣٧) .

(٣.) هو عبد الوهاب بن عبد المجيد الثننى ، ويكلى « أبا محمد » ولد سينة ثمانية ومائة وتوفى بالبصرة سنة أربع وتسييمين ومائة ( المعارف ص ١٤ ه ) .

(٣١) يحيى القطان : يكنى « أبا سعيد » توفى بالبصرة ، سينة ثبان وتسعين ومائة ، ويعده ابن تتيبة من الشيعة ( الميارف ، ص ١٤٥ ، ١٢٤ ) .
 (٣٢) هو على بن عاصيم بن مهيب ، مولى بنى تميم ، ويكنى

(٣٢) هو على بن غاضب م بن مهيب ، مولى بنى تميم ، ويكنى « ابا الحسن » ولد سنة تسمع ومائة ، وتوفى بواسط سنة إحدى ومالتين في خلافة المون . ( المعارف ص ٥١٦ ) .

ا ما ۲۷ (۳۳)، ابن خجر -: تهذیب التها خلیف ، دین ، اج ۸ من ۲۰۷۱، والذهبی : میزان الاعتدال ، ج ۷ ، من ۲۷۳ مه ۲۰۰ ، و مند ما ۲۰۰ می به هما م

(٣٤) الكعبى : بات ذكر المعتزلة من مقالات الإسلاميين » جن ٩١ .
 (٣٤) الذهبي : ميزان الاعتكال في نقيد الرجال ٢٠ رج ٣٠

ص ۲۷۵ ، ص ۲۷۷ . ۲۷۷ . ۲۷۷ می ۲۷۵

This file was downloaded from QuranicThought.com

الاعتدال ( 4 لجي-٣ ض) ٢٧٤ ( ٤٠٠

وقد بالغ فريق من المحدثين في ذم عمرو بن عبيد ، بل وناصبوه العدداء ، وكانوا يحضون الناس على مقاطعته (٣٨) . وكان أشسدهم يونس بن عبيد ، وايوب الشختيانى ، وابن عون ، والتهيمى ، وكان عمرو شديد الجدال معهم ، غيروى الذهبى عن ابن حنبل ، عن سمعيان ابن عبينة قال : قدم ايوب وعمرو بن عبيد مكة ، نظاما ، حتى اصبحا ، وخاصم عمرو حتى اصبح (٣٩) ، وكان ايوب يقول : ما زال عمرو بن عبيد رقيعا منذ كان (٠٤) ، وورد في تاريخ بغدداد : أن رجلا أتى يونس بابن عبيد ، فقصال له : ياابا عبد الله تنها عن محلس عمرو بريعما منذ كان (٠٤) ، وورد في تاريخ بغدداد : أن رجلا أتى يونس ابن عبيد ، فقصال له : ياابا عبد الله تنها عن مجلس عمرو فلما جاء ابنده قال له : يا بنى قد عرفت رايى في عمرو بن عبيد ، غلما جاء ابنده قال له : يا بنى قد عرفت رايى في عمرو بن عبيسد ، مرديم الخمر ، فلئن تلقى الله بهن احب الى من ان تلقام ، راى كراى وشرب الخمر ، فلئن تلقى الله بهن احب الى من ان تلقاء ، والسرقة ، عمرو بن عبيد واصحابه (١٤) ، وكان ابن عون يقول عنه لمعساذ ابن معيد واصحابه (١٤) ، وكان ابن عون يقول عنه اله

ولم يقف المحدثون عند هذا الحد ، بل نسبوه الى الدهرية ، ومنهم من حكم عليه بأنه في النار لرؤية رآها .

وهكذا وقف منه محدثو عصره ، موقف العداء ، وذلك لدعهوته الى القهول بالقهدر من جانب ، ولنزعته العقلية في التحري عن الاحاديث من جانب آخر .

(۳۸) الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ، ج ۱۲ ، ص ۱۷٤ ، والذهبي : ميزان الاعتدال ، ج ۲ ، ص ۲۷۶ -

(٣٩) الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ج ١٢ ٤ ص ١٧٤ -

(+)) تفسن المصدر - ص ١٧٤ -

(1)) نفس المصدر ، ص ١٧٣ .

(٢) وهو الذي ولى تضناء النصرة لهارون الرشيسينيد ثم عزل ، توق بالبصرة سنة سنت وتسعين ومائة (٢) من مدينة من ٢٢٤ (٣) الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد. ٢ ج٢٢ ( ٢ حي ١٨٤).

اثالثا : تيكار التشبيه والتجسيم :

لقد ادت ظاهرة الوض\_ع والحشو في الحديث الى شر\_يوع ظاهرة التشبيه والتجسيم ، التي كانت موج ودة ، وكان لها مصادرها المختلفة منها : الديانة اليهودية التي انبثقت منها عكرة جسهية الله ، فأدى باليهود الى اضاء انتشبيه عليه ، غكان الاله عندهم مجسها تجسيها انسانيا ، وقد امتلأت التوراة بها يوحى بهذا المعتق\_د من انه تعالى ذو مصورة انسانية من : المشافهة ، والتكلم جهرا ، والرؤية ، وطلوع السحاب ، وكتابة التوراه بيديه ، والاستواء ، وخلق آدم على صورته ، وظهور نواجذه عند كثرة الضحك ، وبكائه على طوفان لوح حتى رمدت عيناه (}؟) . ومن مصادر التشبيه والتجسيم الديانة المسحمة والتي يبدو هذا عندها واضحا في فكرة رئيسية وهامة وهي طول الله في المسيح وتجسد الكلمة ، ثم أيضا من مصادر التشبيه والتجسيم في الاسلام المذاهب العنوصية التي وصلتهم عن طريق الذاهب الثنوية الفارسية (ه؟) .

وغالب الظن أن المشبه والمجسمة المسلمين تأثروا بهذه المصادر في قولهم بالتشبيه والتجسيم ، وراحوا يلتمسون في القرآن الكريم ما يؤيد هذا من آيات : الاستواء ، والعرشية والوجه ، واليصدين ، والجنب ، والمجىء ، والعلو ... وكذلك أيضا أيدوا اقوالهم بأحاديث جاء أكثرها موضوعا لهذا الغرض ، فكان أغلبها مقتبسا من اليهود .

ويبدو أن هذا ما جعل الكوثرى يقرر : « أن عددا من أحبــــار

(33) أنظر على سبيل المثال سفر التكوين ، الاصحاح ٩ آية ٦ ،
 وآية ٨ ، وسفر الخروج ، الاصحاح ٣ ، آيات : ٤ ، ٥ ، ٩ ، ١١ ،
 و ١٩ ... والمزمور ٩ ، آيات من ٥ ــ٩ .
 (٥) سهر محمد مختار : التجسيم عند المسلمين « مذهب الكرامية » ،
 شركة الاسكندرية للطباعة والنشر ، الاسكندرية ، الطبعة الاولى ،
 عام ١٩٧٩ م ، ص ٨ ، ١ - ص ١٢ .
 ( م ٦ ــ عمرو .

لايهود ، ورهبان النصارى ، وووايذة الغرس ، اظهروا الاسالم في عهد الخلفاء الراشدين ، ثم اخذوا بعدهم في بث ما عندهم من الاساطير ، بين من تروج لديهم ممن لم يتهذب بالعلم من أعلام الرواة ، ويسطاء مواليهم، فتلقفوها منهم ورووها لآخرين بسلامة باطن ، معتقادين ما في اخبارهم في جانب الله تعالى من التشبيه والتجسيم ، ومستانسين بما كانوا عليه من الاعتقاد في جاهليتهم ، وقد يرتعونها أفتراء إلى الرسول صلى الله عليه وسلم أو خطا ، فاخذ التشبيه يتسرب إلى معتقد الطوائف ، ويشيم شيوع الفاحشة » . (٢٦) .

والامويون بعامة لم يهتبوا بمعتقد المسلمين الافيما يوس سياستهم ، واثر الحثور في الشيعة ، غنادوا بالتشبيه والتجسيم ، ولكن سرعان ما تظو عنه حين ناظرهم المعتزلة ، ويرى الكوثرى ان التشبيه النواة عن الحشو لم يدم لدى الشيعة المعتزلة دوامة من حشوية الرواة ، وكانت البصرة آنذاك مركزا للآراء والنحل وانتشر فيها ، واقبل رعاع الرواة الى مجلس الحسن البصرى وعرضوا عليه ما لديهم ، نشوراق صدره بهم ، وأمر أن يرد هؤلاء الى حشوا الجسمة والمشبهة (٧).

خرج التشبيه والتجسيم - اذن - نيما يقول الشهرستاني المنسا من جماعة من الشيعة الغالية ؛ وجماعة من المسحاب المسديث وهم الحقنويه (١٨)

ولقد أدرك عمرو بن عبيد خطورة الحشوية غيما يروى القــــاخى عبد الجبار عن أبى عمرو حفص بن العوام الذى قال : « أتيت عمرو ابن عبيد فى منزله رأيت ( عنده ) جماعة ( وكان ) على رؤوســــهم الطير ، وعنده واصـــل بن عطاء ، محفظت من كلام عمرو : هؤلاء الحشوية آغة الدين ، وهم الذين صدوا الناس عن القيام بالقســـط ، والامر بالمعروف والنهى عن المنكر » (٩) )

ومن اشهر من ظهر من مشبهة الحديث الاوائل : مضر بن محمد . ابن خالد بن الوليد ، وأبو محمد بن خالد بن الوليد ، وأبو محمد . الضبى الأسدى الكوفي ، وكهمس بن الحسب ن أبو عبد الله البصرى ، ( ت ١٤٩ ه ) ، وأحمد د بن عطاء الهجيمى البصرى ، ورقيسة ابن مصقلة (٥٠) .

ويتول الدكتور النشار : وقد قبل هؤلاء الحشو الهائل في أحاديثهم الضعيفة ؛ فاجازوا على الله الملامسة ، والمصافحة ، والزاورة ، وأن المخلصيين من المسلمين يعاينونه في الدنيا والآخرة ، اذا بلغوا من الرياضة حد الأخلاص ، وبهذا وقعوا في الاتحاد المحض ، وعلى الاقل مهدوا الطريق اليه (٥١) .

(٩) القاضى عبد الجبار : غضل الاعتزال وطبق ات المعتزلة ؛
 منحة ٢٤٢ .
 (٥٥) الدكتور على سامى النشار : نشأة التفكير الفلسنى ؛
 ج ١ -> ص ٨٨٨ : ولزيد من التفصيل لمرغة أتوال هؤلاء الحشوية الأوائل يمكن الرجوع الى : الشهرستانى : الملل والنحال ، ج ١ -> للأوائل يمكن الرجوع الى : الشهرستانى : الملل والنحال ، ج ١ -> لمن ٢٢٣ .
 قر ٢٦٣ . والذهبى : ميزان الاعتدال ، ج ٢ ص ٣٢٣ .
 زران التفضيل تمكن الرجوع الى التفضيل لمرغة التفكير الفلسنى ؛
 قر ٢٦٣ . والذهبى : ميزان الاعتدال ، ج ٢ ص ٣٢٣ .
 زران الديمي الرجوع الى ذلك المرض الدقيق للمان المان الم

ومن أشهر من قال بالتشبيه والتجسيم من الشيعة الفلاة ، عبد الله ابن سببا ، الذى ينسب اليه أنه أول من أدخل لفظ الجسم فى الفكر الفلسفى الاسلامى ، فأطلقه على الله تعالى ، وأيضا أول من قال بحلول الله تعالى فى على وبنيسه وآله (٥٢) .

(٥٢) اختلف الباحثون في حقيقه عبد الله بن سببا ، وحقيق ب الرائه ، إما عن حقيقته مقد أثبت وجوده مريق وأنكر وجمسودة مريق آخسر ، فقد أثبته أحمد أمين ( فجر الأسلام ، ص 11 من 11 أ.)· وانكره الدكتور طه حسين ( الفتنة الكبرى ) ، القاهرة ، ١٩٥١ م ، ص ٨٨ -- ص ١٠٠ ) وقد شايع الفريقين كثير من الباحثين ؛ أنظر الدراسة النجامعة عن عبد الله بن سببا ، لمرتضى العسكري ، التاهرة ، ١٣٨١ هـ ، وأنظر ذلك التحليل الذي تدمه كامل الشبيبي لبيان حقيقة عبد إلله بن مسلبة ، وانتهى الى كونه عمال بن ياسر ( الصلة بين التصوف والتشيع من ٣٨ - ص ؟؟ ) ، وقد وافقه على ذلك الدكتور النشهار ( نشباة التفكير الفلسفي ، ج ٢ ، ص ٢٠ - ص ٢٩ ) ، وانظر أيضا : الدكتور أجهد صبحى : الزيدية ص ١٢ - ص ١٣ . إلما عن حقيقات آرائه فقد نسبت اليه معظم المصادر القديمة آراء فيها غلو شمصديد ( انظر على سبيل المثال : البغدادى : الفرق بين الفرق ص ١٥ ؟ ص ١٥٤ ، والشهرستاني : إلل والنصل ، جـ٢ ص ١١ ، واللطي : التنبيب والرد على أهل الأهـ وأء والبدع ، ص ٢٥ ، ص ١٤٨ ، والاشعرى : مقالات الاسلاميين ، ج ١ ، ص ٨٦ - ص ٨٨ ، الاسفرايني التبصير في الدين ، ص ٧١ بـ ص ٧٢ ، والرازاي (اعتقال ادات غرق المسلمين والمشركين ، ص ٩٧ ، ونشوان الحميري : الحور العين ، ص ١٥٤ . . . ) وبقحص العقا المناد المنسوبة اليه في هذه المستنسادر يلاحظ أنها آراء متأخرة عن عصرها، فهي مما نسب إلى الشبيعة الفلاة بعدده ، ولعل هذا ، منا أثار الشبك حول حقيقة وجوده ، فضلا عن ان هذه المصادر ذكرت انه كان يهوديا وإسلم وذلك لكي تصل الشيعة باليهودية ، غير أنه مما يثير الدهشية أن يتلاعب يهودي كمبد أله بن سبا بعتول محابة أجلاء .

الروافض مثل بيان (٥٣) ، فكان يثبت لله تعالى الاعضاء والجــــوارح ، ثم اعلن التجسيم ، غاله عليــا ، وقال بطول جزء الهى فيه واتحــد بجسمه ، وادعى الحلول ، وواضح هنــا التأثير المسيحى ، كما ادعى التناسخ وفكرة الاسم الاعظم (٥٢)

وايضا من الفرق الغالية والتى كانت على عصر عمرو بن عبيد ، ونادت بالتشبيه والتجسيم المفيرية ، نسبة الى المغيرة بن سمعيد ، فيقول البغدادى مقررا ذلك : « ومنها ( اى من بدعه ) افراطه فى التشبيه ، ذلك انه رغم أن معبوده رجمل من نور على راسمه تاج من نور وله أعضاء وقلب ينبع منه الحكمة ، وزعم أيضا أن اعضاءه على صمور مروف الهجاء ، وأن الالف منها مثمال قدميه ، والعين على صمورة عينيه ، وشبه الهاء بالفرج (٥٥) ، وراح يفسر الخلق تفسمرا اسطوريا خرانيا ممتزجا بالتشبيه والتجسيم (٥٦) ، وليس خافيا تأثره بما ورد في العهد القديم .

كما يمكن اعتبار ابى منصور العجلى ( المقتول ١٢١ هـ) من هـــذه الفرق الشيعية المالية ، والتى نادت بالتشبيه والتجسيم ، غضلا عن آرائه الاخرى الفالية نبما يتعلق بالامامة (٥٧) .

(٥٣) الرازى : اعتقادات غرق المسلمين والمشركين ، ص ٦٣ ، ٦٢ .
 (٥٥) الملطى : التنبيه والرد على أهل الاهواء والبدع ، ص ١٤٩ .
 والشهرستائى : الملل والنحل ، ج ١ ، ص ٢٠٣ – ص ٢٠٥ ، الاسعرى :
 مقالات الاسلاميين ، ج ١ ص ٦٧ ، البغدادى : الغرق بين الفرق .
 ح ٢٢٧ – ص ٢٢٧ .

(٥٥) البغدادي : الفرق بين الفرق ، ص ٢٢٩ .

(٥٦) نفس المصدر : ص ٢٢٩ ـ ص ٢٢٣ ، والشبيرستاني : المل والنحل ، ج ٢ ص ١٣ ، الاشعرى : بقالات الاسلاميين ، ج ١ ص ٧٢ ، ابن حجر : لسبان الميزان ، ج ٦ ، ص ٧٥ ـ ص ٧٨ ، وابن تتيية : عيبون الأخبار ، ج ٣ ص ٤٩ . وابن الاثير : الكامل ، ج ٥ ، ص ٧٦ . الاشعرى : بقالات الاسلاميين ، ج ١ ، ص ٥٧ .

٢٣٥ البف دادى : الفرق بين الفرق : ص ٢٣٤ - ص ٢٣٥ .

وهكذا ظهر التشبيه والتجسيم على يد حشوية الجديث الاوائل ، ثم على يد الشيعة الغالية ،

واختلط التشبيه والتجسيم بالتفسير ، وكان ذلك على يد متـــاتل ابن سليمان (٥٨) ( ت ١٥٠ هـ ) المفسر المشهور ، الذي صبغ تفســــره

- (٥٨) مقاتل بن سليمان : قيل أنه من الزيدية ، والمحدثين ، والقراء ( انظر : ابن النديم : الفهرست ص ٢٦٣ ) ، وقبل انه كان مفسرا سنيا ، ولعنه أبو حنيفة لافراطه في التشبيه والتجسيم ( جمال الدين القاسمي : تاريخ الجهمية والمعتزلة ص ١٠ ) ، بينما اعتبره الشامعي أكبر مفسر وأن الناس عيال في التفسير على مقاتل ( المصدر السَّابِق : ص ٢٠٠٠ والذهبي : ميزان الاعتدال ، ج ٣ ص ٢٩٦ ، وابن خلكان \* ونيستات الاعيان > ج ٢ ص ٦٥٧ ) . ولاغراطه في التشبيه والتجسيم ، يتــال انه اول من أدخل فكرة التجسيم في الفكر الاسلامي بصورة وأضيب حة ، واليه ينسب تفسير المقام المحمود تفسيرا ماديا ، فقال : أن الله على العرش بالمعنى المكاني ، المسادى ، وأنه استقر على العبرش ماستقرارا محسوسا ، ويحكى عنه المقدسي أنه « زعم أن الله تعسالي جسم من الاجسام لحم ، ودم ، وأنه سبعة أشبار يشهر تقسيه» ١ انظر الدكتور النشار : نشاة التفكير الفلسفى في الاسلام ، ج ١ ، ص ۲۸۹ ) ، كما نتل عنه الاشمسعري أنه كان يقول : أن الله جمسم ، ولحم ، ودم وشعر وعظم ، له جوارح واعضاء من يد ورجل ورأس وعينين مصمت ، وهو مع هذا لا يشبه غير ولا يشبهه غيره » ( الاشعرى : مقالات الاسماليين ، ج ١ ص ٢٣٣ ، وأيضا ص ٢٨٣ ونشروان الحميري : الحور العين ، ص ١٤٩ ) . كما يعرف النهاتوي : المت اتلية اتباع مقاتل بن سليمان بأنهم هم المجسبة ، وهم يقولون : أن ألله جسم حقيقة ، وهو مركب من لحم ودم ، ويعتبر المقاتلية سلف الكراميـــة ( اتباع عبد الله بن كرام المجسم المشهور ) ، وقد سبق متــــاتل الى التجسيم مضر وكهمس والهجيمي ( التهاتوي : كشمساف اصطلاحات الفنون ، ج ١ ، ص ٢٦١ ، والدكتور النشب أر : نشأة التفكير الفلسقى ج ١ ، ص ٢٩١ ) ، ولقد ازدهرت مدرسة متاتل التي كانت تصف الله وصفا ماديا ملموسا ، وتراه كائنا ماديا محسوسا ، ولاقت نجساحا

بالتشبيه والتجسيم ، فيتول الدكتور النشار : أنه مشبها ومجسما ، وقد حفظ لنا التاريخ بقطع من تفسيره تثبت تمام الاثبات تشبيهه وتجسيمه ، ولا شك أن مضر وكهمس وأحمد الهجيمي قد سبقوه ، أو عاصروه في اعتناق التشبيه ، ولكن المذهب يرد اليه وتنسب اليه في الاكثر (٥٩) .

ويشير ابن حبان الى مصدر التشبيه والتجسيم عند مقاتل ، عيترر انه كان يأخذ من اليهود والنصارى وعلم الترآن العزيز ما يوافته ، وكان يكذب فى الحديث (٦٠) وينصل الدكتور النشار أمر هذه المؤثرات الخارجية عند متاتل والمتاتلية فيذهب الى التول : بأن المتاتلية كانت مدرسة تفسير كبرى ، برعت فى التفسير ، الذى كان فنا جديدا ، ومجالا للاخذ من مختلف الثقافات ، ويبدو أن مقاتلا كان على معرفة دقيقة بكل ما حوله من تراث ، فأخذ ما يوافقه ، فتأثر بالديصانية والرقوتية والزدكية ، كما تأثر بالاسرائيليات والمسيحيات وضمن كل هذا تفسيره .

وهنا نتساعل هل كان تجسيمه تجسيما فلسفيا ، بمعنى أنه قائم على رأى فلسفى ؟ كما هو عند الرواقية ، أم أنه ومسل اليه من خلال تفسير قرآتى بحت ؟ استند فيه على الثقافات المتشرة آنذاك ف خراسان ؟

> n <del>- dayaki guna baji g</del>una Tananga Barana Basili ka

فى خراسان مؤطن المتساتل والتى ازدجيت بهذاهب الثنوية والمجسوس ، وما لا شك فيه أن ابن كرام قد تأثر بهذا الجو المشحون بأفكار الحشسو والتجسيم ( الدكتور النشسار ، نشاعة التفكير الفلسفى فى الاسسلام ، ج ا عل ٢٩٦ ، وسهير مختارا : التجسيم عند المسلمين ، عل ١٢٥ ) ، كما إثرت هذه المدرسة فى مدرسة المحدثين ميما بعد ، كما مهدت القول للطول والاتحاد عند صوفية الاسلام . (٥٩) الدكتور على سابى النشار : نشاة التفكير الفلسفى فى الاسلام ، ج ا عل ٢٩٠ – ص ٢٩١ ، منا تا المدان الماسية في الاسلام ، الطول والاتحاد عند صوفية الاسلام . (١٩) الدكتور على سابى النشار : نشاة التفكير الفلسفى فى الاسلام ، الطول التنبير عنه المالي النشار : نشاة التفكير الفلسفى فى الاسلام ، الطول التنبير الدكتور على سابى النشار : نشاة التفكير الفلسفى فى الاسلام ، الطول التنبير ، الاعتمال فى نقد الرجال ، ج ٢ ، من ١٩٦ وأيضا الاطى : التنبير و الرد على إهل الاهواء والاد عالم ،

غالب الظن أن متاتلا لم يتأثر بالرواتية في ماديتها ، وأنما جاءت نزغته هذه من خللل بحث ترآنى بحت مخلوط بمذاهب لليهود والمسيحية والفرس فيما أشسار اللطى ، والذهبى ، وأن كان الفرض الأول فرضا محتملا ، لان المذهب الرواتى دخل في أعصاق المزدكية والديصانية فيكون تأثيره عليه تأثيرا غير مباشر ، وعلى أية حال ليست لدينا نصوص كافية تجعل الباحث يقطع برأى محدد (11)

ويمكننا أن ننتهى الى التول بأن تفسير متاتل الملوء بالتشبيه والتجسيم قد ازدهر ، وجذب العامة والدهماء ، نقد قرب لعقولهم فكرة الالوهية ، نصوره تصويرا ماديا انسانيا فأضحى الله ( تعالى ) « صنما » !! ولعل هذا ما جعال اهل السنة والجماعة يبغضون مقاتلا وينقضون التشبيه والتجسيم ويبغضونه اكثر من بغض المعتزلة !! (٢٢)

وقد قوبل تيـــار التشبيه والتجسيم ، بتيــار مضـاد له ، وهو التنزيه ، إو نفى الصفات ، وكان الجعــد بن درهم (٦٣) أول من قال

(٦) الدكتور على سامى النشار : نشأة التفكير الفلسفى في الإسلام ،
 ٢٩١ • ص ٢٩١ •

(٦٢) نفس المصدر : ص ٢٩١ .

(٦٣) الجعد بن درهم : من خراسان ، وهو مولى لبنى مروان أو الحكم ، وكان مؤدبا لمروان بن محمد ، وأنه كان ينسب اليه ، غيقال له مروان الجعدى ( الذهبى : ميزان الاعتدال فى نقد الرجال ؛ ج ١ ، ص ١٥٨ ) ، ويذكر ابن نباتة أن اخت الجعد كانت أم مروان بن محمد ( سرح العيون ، القاهرة ، الطبعة الرابعة ، ١٣٢١ ه ، ص ٢٠٣ ) ، ويبدو أن ذلك غير صحيح ، اذ لو كان الامر كذلك لتردد خالد القسرى فى تتله ، ولا تعرف سنة ميلاده ، ولا تاريخ وفاته ، ولكن يمكن أن الستاتج أن تاريخ وفاته لا بد أن يكون قبل عام ١٣٨ هـ، وهو ذلك العام الذى تتل غيه خائد القسرى ، اذا أخذنا بالروايات التى تقول أنه هو الذى تتله ( ابن العماد : شذرات الذهب فى أخبار من ذهب ، ج ١ ، من ١٦٦ ، ص ١٧٠ ) ، فيناساك روايات اخرى تقول إن الذى قتله هو هشام بن عبد الملك ( أنظر ابن نباته : سرح العيون ؛ ص ٢٠٣ ) .

به (٦٤) ، كما أنه أول من قال بخلق القــرآن (٦٥) ، أى أنكر الكلام القـديم ، فتذكر المصادر قوله : « أنه ما كلم ألله ( تعــالى ) موسى تكليما ، ولا أتخذ ( تعالى ) أبراهيم خليلا » أى لم يكلم ألله موسى بكلام قديم ، وأنها بكلام حادث ، فلم يتخذ أبراهيم خليلا في القــدم ، وأنها في زمان حادث ، وإذا كانت كل هذه حوادث ، فكيف يكون القـرآن الكريم وهو الذى احتواها قديما (٦٦) .

- ^1 -

ولمزيد من التفصيل بمكن الرجوع الى ما كتبه الدكتور النشار ( نشأة ولمزيد من التفصيل بمكن الرجوع الى ما كتبه الدكتور النشار ( نشأة التفكير الفلامية ، ج ١ ص ٣٢٩ – ص ٣٣٣ ) وأيضا الدكتور على مصطفى الفرابى ( انظر : تاريخ الفرق الاسلامية ، ونشأة علم الكلام عند المسلمين ، مكتبه الحسين التجارية ، التاهرة ، الطبعة الاولى ، ١٩٤٨ م ، ص ٢١ – ص ٢١ .

(٦٤) يقول ابن تيمية انه أول من قال بالتعطيل ، ونفى الصفات ، واخذ عنه الجهم بن صفوان ، ( أنظر : رسالة الفرقان بين الحق والباطل ، طبعت ضمن الرسائل الكبرى ، القاهرة ، ١٣٢٣ ه ، ص ١٢٧ -- ص ١٢٨ ، ص ١٤٢ ) .

(٦٥) ابن نباته : سرح العيون ، ص ٢٠٣ ، ويذهب الى انه اخذ هذه المقالة عن ابان بن سمعان ، الذى اخذها عن طالوت ابن اخت لبيد بن الاعصم اليهودى ، الذى سحر الرسول (ص) ، وكانيفول بخلق القرآن ، وكان طالوت زنديقا ، وهو أول من صنف لهم ( أى الزنادقة ) ثم اظهره الجعد بن درهم . ( أى أظهر القول بذق القرآن ) ، وهذا ما نجده أيضا عند ابن الجوزى : تلبيس ابليس ، القاهرة ، وهذا ما نجده أيضا عند ابن الاثير : الكامل فى التاريخ ، القاهرة ، اعتمام ، ص ٣٣ ، وأيضا ابن الاثير : الكامل فى التاريخ ، القاهرة ، المرة القرآن الى مص ٢٣ ، وأيضا ابن الاثير : الكامل فى التاريخ ، القاهرة ، القرآن الى مصدر يهودى حيث يضيف ابن نباته أن لبيد بن الاعصم القرآن الى مصدر يهودى حيث يضيف ابن نباته أن لبيد بن الاعصم التناظرة ان تنسب آراء أعدائها إلى مصادر معادية للاسلام ، ( نشأة التنكير الفلسفى فى الاسلام ، ج ١ ، ص ٢٣٠ ) ، وهذا صحيح إلى التفكير الفلسفى فى الاسلام ، ج ١ ، ص ٢٣٠ ) ، وهذا صحيح إلى حد كبير ، وله نظائر كثيرة فى تاريخ الفرق الكلامية .

(٦٦) الدكتور: على مصيطفي الغرابي: : الفرق الاسلامية ، ص ٢٣ .

\_

وقد سسار في هذا الاتجساء الجهم بن صفوان (٦٧) ، فكانت اهم تاعدة في مذهبه الكلامي (٦٨) تتعلق بنني الصفات الازلية حتى لا يتحدد القدماء ، ونفى عن ألله تعالى كل ألصفات التي تؤدى الي

والدكتور النشار : نشأة التفكير الفلسنى في الاسلامى ، ص ٢٣٠ ، ويفسر الدكتور النشار قول الجعد تفسيرا صحيحا ، فيرى أنه لو صح أن الجعد كان يعيشى في وسط يهودى ، لكان قوله هذا ردا على الفكرة اليهودية المجسمة القائلة : بأن الله تجلى تجليا جسمانيا لموسى ، وكلمه كلاما ماديا ، فأراد الجعد أن يناقض هذا القول بأن الله لم يكلم موسى تكليما ، أى لم يكلمه على تلك الصورة المجسمة التى عرفها اليهود ، وأنا أوافق استاذنا في أن الدافع إلى التنزيه دافع اسلامى حقيقى ، وهو الدفاع عن الاسلام ضد تيار التشبيه والتحسيم ، وسوف يتبنى المعتزلة هذا التيسار ، ويصلون به إلى التشبيه درجة مهكنة .

(٦٨) انظر مذهبه الكلامي بشيء من التفصيل في نشساة التفكير الفلسفي في الاسلام > للدكتور على سلمي النشار > ج ١ ، ص ٢٣٦ وما بعدها ، وخالد العسلي : جهم بن صفوان ، بغداد ، ١٩٦٥ ، وهو اوفي مصدر ، والدكتور الفرابي : الفرق الاسلامية ، ص ١٨ ، من ١٨ ، ص ١٩ ، والبغددادي : الفرق بين الفرق ص ١٩٩ ،

المماثلة بين الله وخلقه ، وذلك اعتمسادا علم, قوله تعالى : « ليس كمثله شيء » .

ومن ثم التهى بناء على هذه القاعدة إلى القول بخلق القرآن، » مكلام الله حادث قياسا على قوله بأن المسمات حادثة ، وبأن الله منزه عن صفات البشر .

ومن الجدير بالذكر أن للمعتزلة رأيا في الصفات تربيسا من هذا ، كما قالوا بخلق القرآن ، مقد عرف عن المعتزلة الاوائل كواصل بن عطاء القمرول بنفى الصفات ، ولكن قوله فيهما كان عاما ، ولمسل هذا ما جعل الشهرستاني يقول على متالته في الصفات « أنها غي بنصيجة » أي كانت عنده قولًا عاما يقوم على نفى الصفات القديمة ، لاستحالة تعدد التدماء ، ولكنه شرع في هذه المتابة على قول ظاهر (٦٩) ، ويبدو أن عمرو بن عبيد الذي تادي بالتأويل العقلي للنصب وص الدينية قد سار أشــواطا أبعد في مجال نفى الصــفات ، وإن كانت المصادر لم تذكر لغا بشمكل واضح وصريح رأيه في الصفات ، أما القول بخلق القرآن ونفى الرؤية غان المسمادر لم تمدنا بشيء عن راي وامسل وعمرو فيهما ، ولكن بوجه عام قالت المعتزلة بأسرها بنفي الصفات ، وبغي الرؤية - وظق القرآن ، والتأويل العقلي ، وأن كانت هنساك تفصديلات وفروع تختلف فيها المعتزلة عن الجهمية ، ولهذا يقول جبال الدين القاسمي « قال المعتزلة أخذت عن الجهمية القول : بنفي الرؤية ، والصفات ، وخلق الكلام ، ووافقتها عليها ، وإن كان لكل غروع واختبارات غير ما للأخرى ، الا أن ما توافقوا فيه من هذه

والشهر ســـتانى : الملل والنحل ، جـ ١ ص ١٠٩ ـــ ص ١١٢ ، الاشعرى : مقالات الاسلاميين ، جـ ١ ، ص ٣٣٨ ، والخيــاط : والانتصار والرد على ابن الراوندى ، ص ١٢٦ ، وأحمد بن حنبل : الرد على الجهبية والمعتزلة ص ١٨ ـــ ص ١٩ . (٦٩) الشهر ستانى : الملل والنحل ، جـ ١ ص ٥٧ .

المسائل الكبيرة، جعلهم كاصحاب المذهب الواحد . » (.٧)

ولعل هذا التشابه ما جعل أئمة السلف يطلقون لفظ الجهمية على المعتزلة بل ويذهبون آلى تأثر المعتزلة الاوائل كواصل وعمرو بن عبيد بجهم بن صفوان (٧١) .

ولقد شنغل الباحثون المحدثون أيضا ببيان هذه الصنة (٧٢) ، مان هذا التشهياية الذي ذكرناه يؤيده أيضيها تعهاصر جهم مع واصيال وعمرو بن عبيد (٧٣) .

. . ٧) جمال الدين القاسمي : تاريخ الجهمية والمعتزلة ؟ ص ٥٩ .

(٧١) نفس المصدر : ص ٢، ، احمد بن حنيل ( ت ٢٤١ ه ) ; الرد على الزنادية والجهية ، ضمن كتاب عقائد السلف ، تحقيق على سامى النشار ، وعمار الطالبى ، منشأة المعارف ، الاسكندرية ، ب ١٩٧٠ ، ص ٦٧ . والبخارى ( ت ٢٥٦ ) : كتاب خلق أفعال العباد ، ضمن عتائد السلف ، ص ١٧٧ وما بعدها يرد على الجهية واصحاب شمين عتائد السلف ، ص ١٧٧ وما بعدها يرد على الجهية واصحاب منهاج السنة النبوية فى نتض كلام الشيعة والقدرية ، وبهايشه كتاب موافقة صريح المعتول لصحيح المتول ، بولاق ، مصر ، ٢٢١ ه ، ج ١ ، موافقة صريح المعتول لصحيح المتول ، بولاق ، مصر ، ٢٢١ ه ، ج ١ ، منهاج السنة النبوية فى نتض كلام الشيعة والقدرية ، وبهايشه كتاب ما ٢٥٦ . وابن تيمية ، موافقة صريح المعتول لصحيح المتول ، ج ٢ ، ص ٢٥ – ص ٢٨ ، ص ١٢٢ ، وأيضا بغية المرتاد فى الرد على المتعلسفة والقرامطة والباطنية ( ويدعى بالرسالة السبعينية ) ، القاهرة ، المتام من ٢٢ – ص ٢٢ م ٢٢ ، وكذلك تلميذه ابن القيم والقرامطة والباطنية ( ويدعى بالرسالة السبعينية ) ، القاهرة ، المتر مختصر الصواعق المرسلة على الجهية والمعطلة ، مكة الكرمة ، ما ٢٢٨ ه = ٢٢٩ م ، ج ١ ، ص ٢٣٢ ، ص ٢٣٢ ، ص ٣٢٠ ، حص ٢٢ ، ج ٢ ، ما ٢٢٨ ه = ٢٢٩ م ، ج ١ ، ص ٢٣٠ ، ص ٣٢٠ ، حص ٢٣٠ ، حمر ٢٣٠ ، حمر ٢٣٠ ، حمر ٢٢٠ ، حمر ٢٠ ، ما تقم ما ٢٢٩ ه ح ٢٢٩ م م ٢٢ – م ٢٣٠ ، وكذلك تلميذه ابن القيم ما ٢٢٨ ه ح ٢٣٠ م ٢٣٠ ، حمر ٢٣٠ ، حمر ٢٣٠ ، حمر ٢٣٠ ، حمر ٢٠ ، حمر ٢٠ ، ٢٣٠ ، حمر ٢٣٠ ، حمر ٢٠

(٧٣) تتل الجهم في إحداث عام (١٢٨ هـ) ، تتله سيالم بن احوز المازني ( الشهر سيتاني : الملل والفحيل ، جـ ١ ٤) ص ) =

غير أن هناك أمورا لها دلالاتها في بيسان هذه المسلة ، من أهمها : أن المعتزلة يختلفون مع جهم والجهمية خلافا شسديدا منذ البداية فيما يتعلق بمسسالة الحرية وهي متشالة من أهم أضسول المعتزلة .

ومنها أيضا أن جهما فيما يحكى التاضى عبد الجبار مؤرخ المعتزلة كان على الارجاء ، خلافا للمعتزلة الذين وتفوا من المرجئة موتف الخلاف الشديد ، ولقد فاظره حفص بن سيالم مبعوث واصل ابن عطاء في الارجاء ، فيتول القاضى عبد الجبار : « ولما بعث واصل ، **حفص بن سيالم لمساظرة جهم في الارجاء** ، قال له : اذا وصلت بلده ( ترمذ بخراسان ) ، فالزم سيارية في الجيامع سينة ، حتى يعرف موضعك ، فيشتاق النياس الى السماع ، ثم المستدع مناظرة جهم ، ولقنه مسانتين : أحدهما : سله عن الايمان ، خصلة واحدة أم خصيال لا . فان قال : بل خصلة واحدة ، وهى المعرفة ، فقل له : فمن أصباب هذه الخصلة فقد اصباب الايمان كله ، فاذا قال : نعم . فقيل له : فمن أخطياها أصباب الايمان عله ، فاذا قال : نعم ، ولا بد له . فقل له : قيجب أن يكون اليهودى نصرانيا ، والنصرانى مجوسيا .

والمسالة الشيسانية : قال : قل له ، حسنتى عن من رأى السماء بخراستان ، غعام أنها مضينوعة ولها صيانع ، أهو مؤمن 203 فاذا قال : نعم ، فقل له قافان هو صيار إلى البصرة ، فرأى السماء فيها ، فشيك هل لها صيائع ؟ أشكه في ذلك كفر ، غاذا قال : نعم

وتوفى واصل عام ١٣١ ه ( الدكتور ابو الوما التفتاراني : واصل بن عطاء : حياته ومصنفاته ، ص ٧٢ ) ، وعمرو بن عبيد ( ٤٤ ه ) ، ولكن ليس لدينا دلول تاريخي واحد يشير آلي تلاقي جهم مع واصل او عمرو ، فليس هناك اتصال مباشر فيها يبدو .

انتقض عليه أن الإيمان خصالة واحدة » (٧٤) . وهذه مناظرة في (٧٤) . وهذه مناظرة في (٧٤) . ومعناه ، وسيايتها يدل على مخالفة واحسال الجهم وكذا عمرو لإنه تابعه في هذا الجانب متابعة تامة .

وما رواه ابن المرتضى أيضا يشهد بمخالفة واصل وعمرو للجهم وفلقد أشيسار إلى أن هنساك مناظرة تمتريين حفض بن سالم اوالجهم وإن لم يشير. الى وضدوع أهذه المناظرة بيقول، «أوبعث (...اي. واصل: )...الي..خرابسيان... • المفض: ابن - سيسالم--١٠ ، مَدَخَلَ- تَرَمَدَ... • ولزم المسجد حتى أسبسهر ، ثم فاظر جهما مقطعه ، ورجع الى قول أهل الحق ( أن المعتزلة ، وهل الرجوع إلى قول المعتزلة في الإيمان وهو يمس أصل المتزلة بين المتزلتين أم في القول. بالحرية وهو يمس اصبيل العدل ، لم يشر ابن المرتضى إلى موضيتوع المناظرة..) .... اللها رجع حفص إلى البصرة رجع جهم إلى قول أهل الباطل » (٧٥) ... الهفار والعصيطار ولحرج والأعجابي معتبتك وتوالقا ومقارصها والماري وسيتمط غير أن هناك رواية أخرى رواها القاضى عبد الجبار وابن المرتضى ، تشمير الى أن واصل بن عطاء أعان جهما على مجادلة السمنية (٧٦) ، وربما تدل هذه الرواية على أن هناك تعاونا بينهما فى مجادلة السمنية ، ولكن الخياط المؤرخ المعتزلى القديم يوضح هذا الامر بجلاء ، ميتول : « وان لم يكن جهم معتزليا مانه موحد » (٧٧) ، وهذا يفيد أن المعتزلة في سنبيل مكافحتها الكل الذاهب الخالفة للاسلام»، دماعًا عنه ٦٠ - تسقط خلافاتها- الجزئية ، ٢-وتعين المخالفيه أما فى الراي ) طالمة كان ذلك لمنسالح الاستسلام ،

(٧٤) القاضى عبد الجبار : مضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ،
 من ٢٤١ .
 (٥٧) ابن المرتضى : المنبه والامل ص ١٩ / ص ٢٠٠ .
 (٥٧) القاضى عبد الجبار : مضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ،
 (٣٦) القاضى عبد الجبار : مضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ،
 (٣٦) القاضى عبد الجبار : مضل الاعتزال وطبقات (٣٦) .

ومن كل ما تقدم يمكن القول : بأن مؤرخى المعتزلة يرفض ون أن يكون جهم سلفا لهم ، فأبن المرتضى لا يورده فى طبقاتهم ، وكذلك القاضى عبد الجبار قبلة ، والخياط ايضا لا يعده معتزليا ، بل أنه يورد على لسان بشر بن المعتمر ( ت ٢١٠ ه ) مؤسس غرع يغداد تبرأ المعتزلة من جهم بن صفوان (٧٨) .

## رابعا : نيار الجبرية والقدرية :

لقد ولد البحث في مرتكب الكبيرة (٢٩) - آنذاك - مشكلة من أهم المشكلات التي شغلت المسلمين زمنا ، وما زالت تشغلهم ، لانها من المشكلات العامة التي تعرض لسمائر العقول الانسمانية في طور الارتقاء العقلي ، وهي مدى مسئولية الانسان عن كبيرته ، هل له فيها اختيمار ، أو هو مجبر عليها ، هل ما يفعله الانسمان يفعله يحرية واختبمار ؟ أو بقضماء من الله تعالى وقدره ؟ .

ولقد شغلت هذه المشكلة اصحاب ذلك العصر ، وجاء سرو بن عبيد ، فوضع أهم قاعدة في مذهبه الكلامي حملا لهذه المشكلة من وجهة نظره .

ويبدو أن القرآن الكريم كان ذا اثر حاسم في ظهور تير الجبر والاختبار ، ذلك بما احتوته الآيات المتشابهات من اشارات الى الجبر والاختيار ، فوجد الاتجاهان في الاسلام ، وقد تمسك اصحاب كل اتجاه بما يؤيده من هذه الآيات ، وراح يتأول مالا يؤيده ، غنتج عن ذلك نقاش عقلى في مجال هذه الآيات .

حدث جدال على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم في القسدر ، (٨٠) ، ولقد حدث جدال على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم في القسدر ،

بيني ، ريا ، بيني ، . (٧٨) نفس المصدر : ص ١٣٤ ،

(۷۹) سوف نتناول البحشانيني هذه والمتيت القااعند عرضينا لذهب عمرو الكلامي ، يا يات يتاعلا ١٨١) (٧٥) من ٢٦ ج ٢ ملمه ويص (٨٠) انظر صبحيج ويسلم ٢٠ يتاب الإيطاني، عينتان إليابن البطبي: ٢ ٢ كتاب التدر » من ٢٢ م.

كما تدلنا كتب بعض مؤرخى العتاند ، حيث وجد الرسول صلى الله عليه وسلم جماعة يتجادلون في القدر منهاهم عن ذلك .

ويبدو أن النقاش الذي دار حول القدر ، كان نقاشا يدور حول معنى القدر بأنه هو القدرة على الفعل ، ولعل هذا يستفاد مما رواه مسلم في صحيحه عن أبي هريرة أن قوما جاءوا آلي الرسول صلى الله عليه وسلم يتخاصمون في القدر - وهم جماعة من مشركي قريش - غنزل نيهم تول الله تعالى : « يوم يستبحون في النار على وجوههم ، ذوتوا مسرستر ، أنا كل شيء خلقناه بقدر » (٨١) ، ولقد نهى الرسول صلى الله عليه وسلم عن أنكار القسسدر بمعنى القدرة (٨٢) وهكذا كان القرآن الكريم ، والسنة النبوية ، من العاران الهامة التي أثارت الخوض في هذه المشكلة .

وقد أشرنا فيما سبق الى ارتباط البحث فى هذه المشاكلة بالبحث فى مشاكلة مرتكب الكبرة ، هاذا الارتباط الذى اذى بالامويين الى اشاعة القول بالجبر وتشجيعه ، كى يعللوا أخطاءهم ، فلقد كان معاوية يذكر فى مجالسة أنه وعلى بن ابى طائب قد احتكما الى الله ، فخذل الله عليا ، وقرر معاوية نزعة الجبر بقاوله : المتصور من نصره الله ، والمهزوم من خذله الله . ولعل هاذا ما جعل ابن المرتضى يذهب الى القاول بان مذهب الجابر قد حدث فى دولة بنى أميا وبنى مروان (٨٣) ، كما يؤكد أن فريقا من التسابعين تقدموا الى عبد الله بن عمر ، وهم يشاكون أليا هاذا الامر ، وما آل اليا حال الما حسون الخمار ، ويتاوا له : يا أبا عبد الرحمن : أن أقاسواما يزنون ، ويشربون الخمار ، ويسرقون ، ويقتالون النفس ، ويقاسوان الم

(٨١) سورة القمر آية ٢٥، وانظر :
 صحيح مسلم ٢ ٢٦ ٢ ٢ ص ٥٥٢
 التقتاراني : علم الكلام وبعض مشكلاته ٢ ص ١٧٨
 (٨٣) ابن المرتضى : المنيه والامل ٢ ص ٥

كان في علم الله ، علم نجــد بدا ، مغضب ابن عمر ، ثم مال ، سبحان الله العظيم ا قد كان في علمه انهم يفعلونها ، ولم يحمّلهم علم الله على معله (٨٤) وقد ناظر ابن عباس قراء مخبرة الشنام ، وعذرهم في موالاتهم القائلين بالجبر ، وتحميلهم ذنوبهم على الله تعالى (٥٨)

ويصور لذا الدكتور النشرار حال الامويين بقوله : كان خليفة دمشق غارقا لاذنيه في جاهليته الاولى ، يرتكب الكبائر ، ويحطم بناء الاسلام الخلتى ، كما حطم بناءه السياسى ، وشراعت الماحشرة ، والناس على دين ملوكهم ، فتحل النراس من كثير من التكاليف ، وشراعت الفكرة « أنه تدر علينا ولا محيص » (٨٦) .

وبصرف النظر عن كل ما قبل حول مبلغ الامويين من الايمان المائهم لم يكونوا فى نظر كثير من خلص المسلمين وزهادهم ونسباكهم أهلا الخلافة ، وكان عليهم أن يستندوا إلى عقيدة تسند الحكيهم إلى جانب القوة ، وكان عليهم أن يستندوا إلى عقيدة تسند الحكيهم إلى جانب القوة ، وكانت هذه العقيدة هى عقيدة الجبر ، نما من عقيدة تسببك زمام الامر ، وتصرف الناس عن الثورة عليهم وعلى ولاتهم مثلها ، فبها يبررون وصولهم إلى الحكم ، كما يبررون بها أعمالهم بأن ذلك كله نتيجة لقدر الله تعالى (٨٨)

وليس يعنى هذا أن التيار الجبرى ، أنها نشب بسبب الأمويين ، أى بسبب يتعلق بالسياسة ، بل يعنى هذا أن هذه الظروف السياسية دفعت بهذا التيار وشجعته ، ليفسروا به أعمالهم ويبررونها .

(٨٤) نفس الصدر ، ص ٨
 (٨٤) نفس الصدر : ص ٩ ، ص ٧ ، ص ١٤ – ص ١٥ .

(٨٦) الدكتور النشبار : نشباة التنكير الفاسفي في الاسلام ، ج. ( ، Macdonald : Muslim theology . P . 131 . ص ٣١٥ وايضا Encyclopedia of Islam, Art. Mu'tazla. (٨٧)

Tritton : Muslim theology, London, 1947, p. 55.

(م ۷ ــ عمرو)

ولقد كان الجهم بن صفوان من أول الذين قاموا بالجبر واليسيمه تنسب الجبرية الخالصة .

ويبدو أن توله بالجبر كان بدائع ورعه الشديد وشعوره الدائم بتصاغر فعله أمام الفعل الألهى ، وعلى هذا فان جبرتيه لم تفرض عليه موقف سلبيا ، ولا تسليما بالامر الواقع ، فلتد شسارك فى الثورة ضد الامويين ، وكان دائعة الى ذلك فيما يقول : جمال الدين التاسمى : العمل بأحكام الكتاب والسنة ، والقضاء على سلطتهم الاستبدادية ، وجعل الامر شورى ، ففالب الظن أن قول الجهم بالجبر كان يعنى به ايضا أن العمل الايجابى ضد حكم ما ، مد الامويين مثلا لا لا يخرج عن التقدير الالهى ، ولعل هذا يفسر كيف كان الجهم جبريا ، ومع ذلك خرج على الامويين ، وقتلوه ، مع أنهم كانوا يشجعون القول بالجبر .

وكان من الطبيعى الا يستمر الامر على هذا النحو ، مقام معبد الجهنى يعلن : « لا قدر والامر آنف » (٨٩) ، قهدو اول من قال بالقدر ، وتابعة عمرو المقصوص وغيلان الدمشقى ، (٩٠) وكلاهما قتل على يد الامويين .

(٨٨)معبد الجهنى : من التابعين ، من أول القائلين بالتسدر ... اى ينفى القدر الالهى ، قتله عبد الملك بن مروان أو الحجاج ، لخروجه مع ابن الاشعت ( أنظر الذهبى : ميزان الاعتدال فى نقد الرجال ، ج ٢ ، ص ١٨٢ ) ويقرر ابن نباته أن أخذ القول بالقدر مَن مَصَدر مسيحى ( ابن نباته : سرح العيون ، ص ٢٠١ ... صُّر ٢٠٣ ) وذلك جريا على وصل المخالفين بمصادر غريبة عن الاسلام .

(۸۹) معنى العبارة « لا تدر والامر آنف » أى لا تدر والامر يستأنف استثناغا من غير أن يسبق به سابق قضاء ، وتقدير ، وانما اختيارك ودخولك فيه ( انظر : ابن منظور : لسان العرب ، ج ۹ ، ص ١٤ ، والزبيدى : تاج العروس : ج ٦ ، ص ٧٤ ) .

(٩) غيلان الدمشقى : كان تبطيا فيما يقول ان تقيبة ، تم اسلم ،
 وتكلم في القدر بعد معبد الجهدي ، وقد قتله عبد الملك بن مروان ( انظر :

ولقد كان لاوائل المعتزلة كعمشرو بن عبيسد وواصسل بن عطساء ،

صلة بالقدرية الاوائل ، ويقرر كثير من الباحثين تأثير المعتزلة في تولها بالحرية بالقدرية الاوائل ، ولمل هذا ما جعل بعض مؤرخى النرق يلتبونهم بالقدرية ، كما أن بعضا من هؤلاء القدرية يضعهم المعتزلة ضمن رجالهم ، غقد أورد مؤرخى المعتزلة كالقاضى عبد الجبار وابن المرتضى بعض أسماء القدرية ضمن سندهم فعدوهم من أهل العدل (٩١) .

هذا عن التيارات التى انتشرت فى عصر عمرو بن عبيد ، وصلته بها ، وليس من شك انها انعكست على مذهبه الكلامى سلبا او ايجابا ، بل يمكن القول بأن قواعد كثيرة من مذهبه الكلامى وضعها لتحديد موقفه من هذه التيارات الفكرية والسياسية والدينية . وبقى أخيرا ان تشير الى أهم الفرق الكلامية التى كانت موجودة فى عصره ، وصلته بها سلبا او إيجابا .

خامسا : الفرق الكلامية :

أنتهينا ميها سبق الى القسول بأن التساؤلات التي طرحت حسمول

ابن قتية : المعارف ، ص ) وله مناقشات مع ريبعة الرأى ، وعمرو ابن عبد العزيز ( أنظر الدكتور النشار : نشاة التفكير النلسفى فى الاسلام ، ج ١ ، ص ٣٢٢ ) وقد أرجع بعضهم قوله بالقدر الى مصادر الإسلام ، ج ١ ، ص ٣٢٢ ) وقد أرجع بعضهم قوله بالقدر الى مصادر المنبية وبخاصة المصدر المسيحى فيما يقول تريتون ، ووات ، وأويرمان آبنلي ( أنظر Trittion : Muslim theorogy, London, 1947, p. 18-19. Watt : Free Will and pridestinion, London, 1948, p. 54. Oberman : Political theology in Early Islam, J.A.O.S.

Vol. 55, 1935, p. 158.

(٩) سوف تشير إلى ذلك تفصيلا عن تفاولنا لمصادر قول عمرو بن عليد بالقدر ، وقد ورد بعض الاخبار التي تفيد قول الحلين البمرى بالقدر وله رسالة منسوبة اليه في هذا ، ولعل هذه الرسالة كانت من أهم ما تأثر به عمرو بن عبيد في هذا الصادد ، وقد غد المعتزلة الحليان وكل القائلين بالقدر من رجالهم ( انظر القاضي عبد الجبار الفضل الاعتدال وطبقات المعتزلة الطبعة الاولى والثانية والثالثة وكذلك ابن المرتطني: المنه والأمل . ) .

مشكلات ١٠ لامامة ، ومرتكب الكبيرة والقضاء والقدر ، والاجابة عنها ، كانت هى النقطة الرئيسية لظهور الفرق الكلامية ، فكانت البواكير الاولى للفكر الكلامي ، والمسادة الاولى التي كونته ، ويمكن أن يجدد الفرق الكلامية الاولى التي كانت في عضرا عمرو بن عبيد في الفرق

التالية : الخوارج ، الشيعة ، المرجئة .

ا \_ الفـــرارج :

a second second

لقد كانت الخوارج من أول الفطرق السياسية والدينية الكلامية التى ظهرت فى الاسلام وهم الذين خرجوا على على بن ابى طالب ، بعد تبوله التحكيم (٩٢) . ولقد وقف المعتزلة الاوائل وأصطل ــ وعمرو بن عبيد على آراء الخوارج وقوفا تاما (٩٢) ، ووقفا منها موقفا مضادا ، فناصبهم الخوارج العسداء ، ولعل فيما رواه المبرد فى الكامل مايدل على ذلك (٩٤) ، ومع ذلك فقد نسب بعض المؤرخين عمرو بن عبيد

(٩٢) لا نستطيع أن تقطع برأى محدد فى سبب خروجهم ، هل كان من أجل اعتراضهم على طريقلة التحديم ؟ أو عدم موافقتهم على الحكمين ؟ أو أن السبب مجتسرد قبسول على بن أبى طلب الحكيم ؟ أو هذه الاسباب مجتمعة .

(٩٣) ماقد كان عمرو بن عبيد وواصل بن عطاء يقيمان في البصرة التي كانت موطن الإزارقة من الخوارج خوتفا علي آرائها بشكل مباشر ، كما يروى ابن المرتضى على لسان عمرو بن عبيد قوله عن واصل بن عطاء : « ليس احد اعلم بكلام غايه الشيعة ، ومارقة الخوارج ، وكلام الزنادقة والدهرية ، والمرجئة وسائر المخالفين) والرد عليهم منه » ( انظر المنيسة والامل ص ٢٩ – ص ٣٠ ) وللوقوف على آراء الخوارج والتي تتعلق بالإمامة ومرتكب الكبيرة ، والاحداث السياسية واطرافها المختلفة ، ١٠ يمكن الرجوع الى : الشهر سستانى : المل والنحل ، ج ١ ، ص ١٥٦ ، وابن حزم : الفصل في المل والاهواء الفرق ، ص ٤٢ وما بعدها الى ص ١٩ . والبغدادي : الفرو بين المرق ، من ١٨ وما بعدها الى عليم ما ١٩ . والبغدادي المرواء والنحل ، ح ١ ، من ١٥٦ ، وابن حزم : الفصل في المل والاهواء والمراه المرة ، من ١٩٩ وما بعدها الى من ١٩٠ . والبغدادي المرواء الفرق ، ص ٤٢ وما بعدها ، والدكتور التغتازاني : علم الكلام وبعض مشكلاته ، من ٢٩ وما بعدها ، والدكتور التغتازاني : علم الكلام وبعض مشكلاته ، من ١٩ وما بعدها ، والدكتور التغتازاني ، علم الكلام وبعض

الى الخوارج ، وهي نسبة غير اصلحيحة على الأطلاق (٩٥)

اليليست هناك نقطة بدء تاريخيسة محددة لنشساة الشعيعة ، فبينما يجاول علماء الشعيعة ما وسعتهم الحيطة اشات أن الشعيعة تكونت في مطلع الرسالة ، وأن الرسول صلى الله عليه وسطم وضع البذور الأولى للتشبع بصفة عامة ، وأنه صلى الله عليه وسطم استعمل لفظ الشيعة بمعناه الاصطلاحي المعروف (٩٦) .

ولكن هذه المحاولة في رأى الكثير من الباحثين غير صحيحة ، ولقد تررت بعض المستادر السنية ظهور الشيعة في عهد الخليفية عثمان وردت ظهرورها إلى عبد الله بن ستنبا ، غير أن هذه المحتاولة في مجموعها غير صحيحة لأن الآراء المسوبة إلى ابن سبيتا آراء متاخرة عن عصره إلى حد ما .

وغالب الظن أن الشمسيعة لم تظهسر بالمعنى الاصطلاحي الا في أواخر حياة على رضى الله عنسه ، أما قبسل ذلك فكانت تسستخدم بمعنى عام (٩٧) .

وقد أطلق مصطلح الشيعة بصورة واضحة بعد مقتل الحسين ، فظهر مصطلح الشيعة الحسينية على يد المختسار بن أبى عبيد الثقنى في الكوفة ، والتى نسبت الى محمد بن الحنيفة ، وبعد مقتل المختسار أخذت الشيعة تتكون كثرقة دبنية تضع أصول التشسيع ، الا أنها لم

(٩٥) نسبة هو وواصل الشاعر اسحق بن سويد في تصيدة له رواها البغدادى في تصيدة له رواها البغدادى في تصيدة له رواها البغدادى في الفرق بين الفرق ، من ٢٢٤ ويرى البغدادى محة النسبة من ٩٩ بل يطلق عليهم محانيث الخوارج .
(٩٦) السيد محمد الحسين آل كاشف الغطاء : اصل الشيعة واصولها ، التاهرة ، الطبعة العاشرة ، ١٩٥ م ، من ١٩ م ، والذكتور النشار : تشاة التنكير الفلسفى في الاسلام ، ج ٢ ، من ١٢ – من ١٥ .
(٩٧) الدكتور أبو الوفا التفتازانى : علم الكلام وبعض مشكلاته ، من ٧٧ .

تضع مذهبها النهائي الافق عهد الامام جعفر المستادق)، وراحت تستدل على مذهبها بالادلة النقلية والعقلية (٩٨) .

ولكى نتبين موقف عمرو بن عبيد من الشيعة ، يكون من المتيد ان نعرض بشىء من الايجاز الى الآراء الشيعية التى كانت على عصره وموقفه منها :

\_\_\_\_\_ من هذه الآراء الشيعية التي ظهرت : عكرة المهدية ؛ والبداء ، والعلم السرى ، والرجعة ، وقد نسبت هذه الاعكار الى المختارية تارة والى الكبسانية تارة أخرى ، ودارت هذه الاعكار الغالية حول الامام محمد بن الحنفية (٩٩) واستمرت عكرة المهدية وتطورت على عهد ابنه أبى هاشم ، ولقد رغض المعتزلة بوجه خاص وأهل السينة بوجه عام فكرة المهدية وسيائر الافكار الاخرى (١٠٠) .

ولابى هاشم بن محمد بن الحنفية أهمية خاصلة في تطور العقيدة الشيعية ، عبدهب الدكتور النشان الى أن مصطلح الذاعى والحجسة اصبح بعده من أهم المصطلحات الشيعية ، وهو أول من أشسار الى استخدام النقباء ، وطلب من محمد بن على ( الامام بعدم ) أن يكون دعاته

(٩٨) الكلينى : الكانى فى الاصول ، طبران ، ١٣٧٥ هـ، ج ١ ،
 م ١٥٨ ، ومحمد الحسين المظفرى : الشيعة الامامية ، النجف ،
 ١٩٥١ ، ص ٥١ ص ٥٥ ، ومواضع أخرى . والنوتجنى :
 فرق الشيعة ، اسطنبول ، ١٩٣١ م ، ص ١٦ ، ص ١٨ ص ٢٨ ص ٢٠ ،
 من ٢٦ ومواضع أخرى ، والغزالى : فضائح الباطنية ، تحقيق الدكتور من ٢٩ من ٢٩ ما ٢٠ ما ٢٠ ،
 من ٢٦ ومواضع أخرى ، والغزالى : فضائح الباطنية ، تحقيق الدكتور من ٢٩ ما ٢٠ ،
 من ٢٦ ومواضع أخرى ، والغزالى : فضائح الباطنية ، تحقيق الدكتور من ٢٩ ما ٢٠ ،
 من ٢٦ ومواضع أخرى ، والغزالى : فضائح الباطنية ، تحقيق الدكتور من ٢٩ ما ٢٠ ،
 من ٢٦ من ٢١ من ٢٠ من ٢٠ من ٢٠ من ٢٠ ،
 من ٢٦ من ٢٠ من ٢٠ من ٢٠ ، والدكتور أدم من ٢٠ من ٢٠ ،
 من ٢٦ من ٢٠ من ٢٠ من ٢٠ ، والدكتور أدم من ٢٠ من ٢٠ ،
 من ٢٦ من ٢٠ من ٢٠ ، والدكتور أدم من ٢٠ من ٢٠ ،
 من ٢٦ من ٢٠ من ٢٠ ، والدكتور أدم من ٢٠ من ٢٠ ،
 من ٢٦ من ٢٠ من ٢٠ ، والدكتور أدم من ٢٠ من ٢٠ ،
 من ٢٠ من ٢٠ من ٢٠ ، والدكتور أدم من ٢٠ من ٢٠ ،
 من ٢٩ من ٢٠ من ٢٠ ، والدكتور أدم من ٢٠ من ٢٠ ،
 من ٢٠ من ٢٠ من ٢٠ ، والدكتور أدم من ٢٠ من ٢٠ ،

المُلسنفي في الإسبينيلام ٢٠ جـ ٢ ، ص ألا يند ص أله. ٤- ص: ٥٤ - ٠

(١٠٠) نفس المصدر : ص ٥٩

- 1.7 -

النبي عشر نقيبا، وهو إيضيا الذي دعم فكرة العسلم السرى المتوارث عن الائمة ، وهو الذي أخرج الوصية من البيت الفاطمي ... وهو نفشته لم يكن فاطميا ... الى بنى عبد المطاب بوجه عام (١٠١) .

ومع هذا الاثر الكبير لابى هاشم ، الا أنه لم يؤثر فى ظمير...ذه واصـــل بن عطـاء فى هذا الجـانب من مذهبه ، وأن عمرا عرف آراء أبى هاشم مهـرغة غير مباشرة عن طريق زميله فى الاعتزال واصـل بن عطاء ، الا أن نزعتها الاسـتغلالية أمات عليهما الا يتبعـا آراءه فى الامامة . ويؤيد هذا ما ذكره المقريزى من أن واصلا اخذ العلم عن ابن هاشم عبد الله بن محمد بن الحنيفة ، وخالفه فى الامامة (١٠٣) ولم يعرف رأى لعمرو بن عبيد يخالف رأى واصل فى الامامة .

وظهر الغسلو حسول الأئبة ، حتى اخرجوهم س فيها يتسسول الشهرستانى س من حدود الخلقية وحكموا غيهم باحكام الالپيسة (١.٤) ، ويشير الشهر ستانى الى مصادر الغلو فيقول انها جاءتهم من مذاهب : الحلولية ، والتناسخية ، واليهسود ، والنصارى (١.٥) ، وبالقطع لم يوافق الأئمة على هذا الغلو، ولكن هذا ما حاكه ونسسجه الاتباع حولهم ، وراجت أفكار الفلاة : في : التشبيه والتجسيم ، والبسداء ، والرجعة ، والتناسخ ، واتضع هذا الغلو عند بيان (بن سمعان (المقتول ١١٩ ه ) واتباعه من البيانية (١٠٦) ، والمغيرة بن سسعيد الذى كان أول من تبرأ من الشيخين ، فكان بذلك أول الروافض ،

(۱۰۱) نفس المصدر : ص ۲۲
(۱۰۲) انظر كلامنا عن اساتذة عمرو بن عبيد .
(۱۰۳) القريزى : خطط ، ج ٤ ، ص ١٦ .
(۱۰۳) الثبيمر ستانى : الملل والنحل ، ج ١ ، ص ٢٨٩ .
(۱۰۵) نفس المصدر : ص ٢٨٩ .
(۱۰٥) نفس المصدر : ص ٢٨٩ .
(۱۰٥) نفس المصدر : ص ٢٨٩ .
والرازى : اعتقادات قرد المسلمين والمشركين ، ص ٣٣ ... ص ٢٠٩ .
والرازى : اعتقادات قرد المسلمين والمشركين ، ص ٣٣ ... ص ٢٠٩ .
والشهر ستانى : الملل والنحل ، ج ١ ، ص ٣٠ ... ص ٢٠٠ ... والاشعرى : مقالات الاسلمين ، ج ١ ، ص ٢٠٠ ... ص ٢٠٠ ... من ٢٠٠ ... والاشعرى : مقالات الاسلاميين ، ج ١ ، المن ٢٠٠ ... من منابق من ٢٠٠ ... من ٢٠٠ ... من من ٢٠٠ ... من ٢٠٠ ... من ٢٠٠ ... من منابونانياني منابق منابق منابق منابق منابق منابق

This file was downloaded from QuranicThought.com

- 1.0 -

واتباعه من المغيرية -(١.٧) وكذلك أيضا أبو منصدور العجلي ) المقتول (1.. A) ( ∞ )=1.74

ولقد رفض المعتزلة آراء الغلاة ، وناصبوهم العداء ، بل ان جل إهتباءهم كان منصباً على مقاومة آرام الشبيعة الفيالية ٤ فكثيرا من اصول المعتزلة انما وضعت لمقاومة الروافض والفلاه .

وأيضا من الحركات الشيعية التي عاصرها عمرو بن عبيد كانت حركة زيد بن على ( ٨٠ ه - ١٢٢ ه ) ، وقد تتلمذ على يد واصل ابن عطاء (١٠٩) . ومن هذا كان جمهور: الزيدية معتزلة في الاضول (١١٠) . ماننا نحد تقاربا شديدا من آراء الزيدية وآراء واصل الكلامية في المتزلة بين المعتزلة في وجوب الامر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ويعبرون عن ذلك بالذروج على الحساكم الظسالم ، وإن كان الانفساق من حيث ألميدا ، حيث أن عمر بن عبيد من المعتزلة يرى الخروج ولكن مع الاستعراد والتيكن وله نظرية في ذلك تمنع من مجرد الفوضي والتمرد

ولقد أيد المعتزلة كواصل وعمرو بن عبيد الزيدية ، لان حركة الامام زيد لم تكن حركة شيعية نقط وانها هي حركة اسلامية في جوهرها ، تستهدف الخروج على الامام الظــالم ، ويؤيد ذلك أنه عندما كان يدعو لننسب في ثورته كان يقدول : أنه يدعدو إلى كتراب الله وسنة نبيه ، واحياء السنن واماتة البدع .

(١٠٧) البغدادي : الفسرق بين الفرق ، ص ٢٢٩ - ص ٢٣٣ ، والشهرستاني : الملل والنحل جـ ١ ص ١٣ ، والاشمسعري : مقمالات الاسلامين ، ج ١ ، ص ٧٢ وابن حجر : لسان الميزان ، ج ٦ ، ص ٧٥ ــ ص ٧٨ - وابن الاثير : الكامل ، ج ٥ ص ٧٦ -(١٠٨) البغدادي : الفرق بين الفرق ، ص ٢٣٤ - ص ٢٢٥ ؛ والاشتعرى في مقالات خوا ، من ٧٥ (١.٩) الشهر استاني : الملل والنحل ، ج ١ ، ص ٢٠٨ . (١١٠) تفس المصدر : ص ٣٢

ومن هنا لم يختلف معهم عمرو بن عبيد الا في شرط التمكن والإستعدادية، وكان ارأيه، مُتحيَّجا. ﴾ مُنشَتَل بثورة زيد كان المُقدما، ذلك الشرط . كما أن أصلهم أمامه المنضول مع يقاء الأغضال ؛ مع أنه أصل يعد طريقا وسطا في الاعتراف بالمامة الخلفاء الثلاثة والمامة على رضي الله عنه ، الا أن عمرا لم يكن متفقا مِعه كلَّ الاتفساق ؛ لانه يرى ترتيب الخلفاء في الفضرال هو ترتيبهم في الامامة كأهل السبانة فيها بعد ، فضـــــلا عن أنه يتناقض وموقف من طرقى الجمــل كما سيتبين ،

وكان تأبيسه واصلل وعمرو للزيدية لرمع علم العسدل التوهسذا الدافع أيضا هو الذي دفعهما وبخاصة عمرو بن عبيد الى الاتصال بحركة النفس الذكية ( محمد بن عبد الله بن الحسن ) الذي اعتلق مذهب الزيدية في الخروج لامامة المعروف والنهي عن المنكر ((١١١)) منه على أن الشيعة الأمامية بقيسادة الأمام جعفسر المستسادق قد خالفته الزيدية في هذا الشرط أي شرط الخروج لانهسا كانت تذهب الى أن الامامة روحيه غقط ، ولقد عارض المعتزلة الاوائل كواصل وعمرو الشيعة الامامية معارضية تامة ، ولقد أوردت لذا كتب مؤرقتي المقالات جزءاءمن المناظرات التي قامت بين عمرو بن عبيد وامام الشبيعة الإمامية جعفر الصادق فلقد أورد الكليني ( ت ٢٣٩ هـ ) منساطرة تدور حول الاستدلال على النص على الابامة وضرورة نصب الامام قدم الدليل منيها على ذلك الامام جعفر المستادق مخاطبا عمرو بن عبيد ، حيث يقول مخاطبًا عمرًا : « أن الجوارح إذا شبكت في شيء لمستسته

(١١١) سنعرض لعلاقة عمرو بن عبيد وواصل عطاء والنفس الذكية عند عرضنا لمسألة الامر بالمعروف والنهى عن المنكر عند عمسرو ابن عبيد ، لانها وثيقة الصالة بذلك ، ومنها يتضح موقف عمرو السياسي وهذا جانب لم يلق عاليه الضحوء الكافي بعد 4 والمعلومات التي المدينا بهها المسادر قليلة في هذا المستسدد، الولا تظوران التعارض في بعض الاحيان ، وسوف تحاول بيان هـــده العسلاقة بمقدار ما تسمح به المعلومات التي أمدتنا بها مصحادر التاريخ والإدب والفرق فعبسها

او رائه ، او ذاقته ، او سمعته ، ردته الى القلب ، والا لم تستيقن الجوارح ، فالله تبارك وتعالى لم يترك جوارحك حتى جعل لك اماما يصحح لها المستحيح ، وتتيقن مما شككت فيه ، ويترك هذا الخلق كلهم فى حيرتهم وشاكهم ويتيم لك امام لجوارحك ترد اليه حسيرتك وشكك » (١١٢) .

وقريب من هذا الذى جـرى فى هذه المناظرة أورده صـاحب الامالى : الامالى بين هشام بن الحكم وعمرو بن عبيد ، فيقول صـاحب الامالى : « وروى أن هشام بن الحكم قدم البصرة ، فأتى حاقه عمرو بن عبيد ، فجلس فيها ، وعمرو لا يعرفه ، فقال لعمرو : اليس قد جعـل الله الك عينين ، قال : بلى ، ولم ؟ قال : لانظر بهما فى ملكوت السموات والارض فأعتبر ، قال : وجعـل لك نما ، قال : نعم ، ولم ؟ قال : لاذوق الطعام ، واحيب الداعى ، ثم عدد عليه الحواس كلها ، ثم قال : وجعل لك قلبا ، قال : فعم قال : وثم ؟ ، قال : لتؤدى اليه الحواس ما أدركته ، فتميز بينهما ، قال : فننت لم يرض لك ربك تعـالى أن ما أدركته ، فتميز بينهما ، قال : فننت لم يرض لك ربك تعـالى أن لا الخلق الذى حشى بهم العالم ألا يجعل لهم إماما يرجعون اليه ، يرض لهسذا له عمرو : أرتفع حتى تنظر فى مسالتك ، وعرفه ، ثم دار هشـام

ويبدو أن المناظرة كانت بين عمرو وجعفر الصادق (ت ١٤٨ ه) ، لان هشام ابن الحكم متأخر بعض الوتت ، وربما لم يدرك عمرا الا في وقت لا يسمح له بالمناظرة ، ممن المعروف ـــ كما تدلنا المصادر ــــ انه توفي عام ١٩٠ هـ وقبل ســـنة ١٩٩ هـ (١٠٤) ، ويذكرابن النــديم

- (١١٢) الكليني : اصول الكاني ، طهران ، ١٢٧٨ هـ ، هن ٣٨ .
- · · (١١٣) الشريف المرتضى : الأمالي ، جـ ٢ ص ١٢٢ ــ ص ١٢٣

(١١٤) الاشعرى : مقالات الاسلاميين ، جـ ١ ، ص. الاسفرايني : التبصير في الدين ، ص ٢٣

أن وفاته كانت بعد نكبة البرامكة غيرى أنها ربما كان ١٨٧ ه ، أو توفى فى خلافة المامون (١١٥) ، ويحدد الشهر ستانى ابا الهذيل العلاف ... من المعتزلة ... الذى ناتش هشاما (١١٦) ، ويذكر أيضا الخياط ذلك فيتول : « وهل كان المضروب به المثل فى الانتظاع ... عند أهل الكلام الا هشام بن الحكم ؟ ، ولتد جمع بينه وبين ابى الهذيل بمكه ، وحضرهما الناس ، فظهر من انتطاعه ونضيحته وفساد توله ، ما صار به شهرة فى أهل الكلام ، وهو مجلس محكى فى أيدى الناس معروف فى أهل الكلام (١١٧) ، وكان هشام من تلاميذ الإمام جعفر المتدمين ، وكان يناظر فى الامامة بالدلائل والنظر ، وله نظرية فى التجسيم مدعمة بالدليل العقلى (١١٨) .

كما كانت هناك مناظرات بين واصل بن عطاء والامام جعفر الصادق أوردها القاضي عبد الجبار (١١٩) وابن المرتضي (١٢٠) .

وهكذا نرى علاقة المعتزلة بالشيعة وفرقها ارتبطت بمبدا الامر بالمعروف والنهى عن المنكر وهو احسل من اصول المعتزلة ، ولم تربط اطلاقا بالامامة، ووقف المعتزلة موقف المعارضة لآرائها الفالية فكانوا حربا على الفلاة والرافضة من الشيعة .

٣ ـــ المرجئة (١٢١).

(١١٥) ابن النديم : الفهرست ، ص ١٧٥ – ص ١٧٦ .
(١١٦) الشهرستاني : الملل والنحل ، ج ( ، ص ١٣٣ .
(١١٦) الخياط : الانتصار والردعلي ابن الراوندي المحد فص ٢٢٢ .
(١١٧) ابن تيمية : منهاج أهل السنة، ج ( ، ص ٢٠٣ . ويسهي المثار : التجسيم عند المسلمين ، ص ١٠٦ .
المثار : التجسيم عند المسلمين ، ص ١٠٦ .
الجبار : طبقات المعتزلة ص ٥٦ – ص ٢٠٢ .
الجبار : طبقات المعتزلة ص ٥٦ – ص ٢٠٢ .
المثار : التجسيم عند المسلمين ، ص ٢٠٢ .
الجبار : طبقات المعتزلة ص ٥٦ – ص ٢٠٢ .
المثار : التجسيم عند المسلمين ، ص ٢٠٢ .
الجبار : طبقات المعتزلة ص ٥٦ – ص ٢٠ .
المنا : التجميم عند المسلمين ، ص ٢٠٢ .

وقف المعتزلة بوجه عام من المرجلة موقف المعارضية ( ويبدو أن من دواعي وضعها لاصل المتزلة بين المنزلتين كان الرد على المرجئة ) وتبين لنا فيما سبق أن مناتشات المعتزلة الاوائل مع الجهم كانت بتدور: حول الارجاء (١٢٢) إينية

وهكذا كان عصر عمرو بن عبيد عصرا يموح بمختلف التيارات والمذاهب ، ولقـــد كان له منهـا موقف خاص ذلك المـوقف الذى نتاوله في مذهبه الكلامي فكثيرا من قواعد هذا المذهب وضعت لاعلان موقفه ــ تأييدا ورفضا ــ من هذه التيارات والمذاهب .

ركن العمل عن ركن الاعتقاد في الايمان ، حيث الأيمان عندهم اعتقاد بالتلب غقط وليس العمل ركنا غيه ، ومن هنا بني المرجئة حكمهم على مرتكب الكبيرة ( أنظر : الشهر سياني : الملل والنحل ، ج 1 ص ١٤٤ والبغدادي : الفرق بين الفرق ، ص ٢٠٢ ، والاشعري مقالات ، ج 1 ، ص ٢٢٥ – ص ٢٣٤ )

(١٢٢) ولقد أورد (تما القاضى عبد الجبار مناظرة لعمرو بن عبيد مع أبى حنيفة دارت جول الإيثان ، ويقال أن أبا حنيفة كان على شيء من الارجاء ( أنظر طبقات المعتزلة ؟ ضمن كتاب فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ، ص ٢٥٠ ) .

الفصــل الثــالث

« النزعة المعقلية عند عمرو بن عبيد )»

(۱) تمور\_\_\_\_د

(٢) النزعة العقلية عند عمرو بن عبيد

أ ـ نزعته العقلية في مجال التفسير

ب - نزعته العقلية في مجال الحديث

(٣) عوامل نشاة النزعة العقلية عند عمرو بن عبيد

أولا: القرآن الكريم .

ثانيا : الســــنة .

ثالثا: الدفاع عن الدين م

تەپى\_\_\_\_ :

يتناول هذا الفصل بيسان نزعة عمرو بن عبيد العقلية ، كيف ظهرت لاديه ، هل ظهرت نتيجة لمؤثرات اسلامية ، او نتيجة مؤثرات اجنبية وافدة ؟ ، وما مدى استخدامه لتلك النزعة العقلية في مجال تناول النصوص الدينية ؟ هل قدم العقل على النص !! ، او كان العقل أداته لفهم النص الدينى ؟ ، بمعنى آخر هل قال بالعقل المحض ، أو ذلك العقل المؤتنس بالنص الدينى ، فيكون العقل عنده هو الفطرة السليمة التى فطر الله الناس عليها .

ومن الجدير بالذكر أن المعتزلة \_ بوجه عام \_ لم تخرج في تعريفها للعقل عن معناه اللغوى ، غقد ورد العقل في اللغة بمعنى : الحجر والنهى ، وهو ضد الحمق ، وسمى كذلك لانه يعقل صاحبه عن التورط في المهالك ، غيجبسه . وقيل العقل : هو التمييز الذي يتميز به الانسان عن سائر الحيوان ، وهو يعنى أيضا : الفهم وجمع الامر والرأى . (١) ولم نخسرج تعريفات المعتزلة متقسدمين ومتاخرين عن هذه المعانى التي وردت في اللغة (٢) .

(٢) في الواقع لم يصل الينا تعريف للعقال ورد على لسان عمرو بن عبيد أو واصل بن عطاء ، وانما وصلتنا تعريفات صدرت عن المعتزلة المتقدمين والمتأخرين ولا تخرج عن هذه المعانى الواردة في اللغة ( انظر تعريفى أبى الهذيل العلاف ، والجبائى اللذين اوردهما الاشعرى في مقالات الاسلاميين ، ج ١ ، ص ١٥٥ ، والياضعى : مرهم الملل المعضلة في دفع الشاب والرد على المعتزلة ، طبعة كلكته ، الملل المعضلة في دفع الشاب والرد على المعتزلة ، طبعة كلكته ، الملل المعضلة في دفع الشاب والرد على المعتزلة ، طبعة كلكته ، الملل المعضلة في دفع الشاب والرد على المعتزلة ، طبعة كلكته ، الملل المعضلة في دفع الشاب والزد على المعتزلة من المعترفة ، ما المعلم وراجه في : شرح الاصل الخمسة ، ص ١٥٥ ، والمجموع من المحيط بالتكليف ، جمع الحسن بن متوية ، تحقيق عمار الساب والذي المرجمة ومراجعة الدكتور الاهوانى ، المؤسسة المصرية العامة للتاليف والترجمة

 <sup>(</sup>۱) ابن منظور : لسبان العرب ، مادة : عقل ، ولب ، ونهى .

ولا تخرج هذه التعريفات عن التول بأن العقل هو الفطرة السليمة التى فطر الله الناس عليها ، ولهذا يذكر النسفى عن المعترالة تولهم بأن إلا الناس فى النعقل سواء ، وكل عاقل بالغ يجب عليه أن يستدل بأن له صانعا ، كما استدل ابراهيم صلوات الله وسلامه عليه ، واصحاب الكوف رضى الله عنهم » (٣) ، ولعلهم يتصدون بالمساواة فى العقل ، الساواة فى الاستاس المشترك بين الناس جميعا ، بمعنى أن الله تعالى حين خلق الناس جعل لهم الاستاس المشترك الذى يتساوون غيه ، إما ما يبنى على هذا الاستاس فيختلف من شخص الى آخر بما يزود به العتل من عالى ومعارف .

والنشر ، الدار المصرية للتأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ١٩٦٥ م ، ص ٢٣٤ ، والمغنى في أبواب التوحيد والعدل ، الجزء السبادس (١٢٥) « التعديل والتعديل والتجوير ، بتحقيق أحمد غواد الإهوانى ، ومراجعة الدكتور ابراهيم مدكور ، ١٩٦٢ م ص ٢٤ ، والجزء الحادى عشر « التكليف » بتحقيق محمد على النجار ، والدكتور عبد الحليم النجار ، ١٩٦٥ م ، ص ٢٨٤ . ومن الملاحظ أن معظم متكلمى الإسعرية يضعون نامعل تعريفات قريبة من هذه التعريفات التى يعطيها المعتزلة ويضاعون نامعل تعريفات قريبة من هذه التعريفات التى يعطيها المعتزلة في شرح المواتف ، طبعة بولاق ، مصر ، ١٣٦٦ ه ، ص ٣٨٥ ، وايضا نصير الدين الطوسى : تلخيص المحسل ، على هامش كتساب محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء ، والحكماء ، والتكلمين ، الرازى ، طبعة مصر ، الملبعة الحسينية المحرية ، ص ٢٧٦ ، وانظر على معاهم معاهم معاهم معاهم معتمام معتمام معتمام محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء ، والحكماء ، والتكامين ، المرازى ، طبعة مصر ، الملبعة الحسينية المحرية ، ص ٢٧٢ ، وانظر المرازى ، والرازى : المحصل ، ص ٢٧

(٣) النسفى : بحر الكلام في علم التوحيد ، ص ٥ و ويذكرنا قول المعتزلة هذا بعبارة دبكارت « ان العقل السليم أعدل الاشياء عسمة بين الناس » ( إنظر الدكتور عثمان أمين : دبكارت ، الانجلو المعرية ، الطبعة السادسة ، 1974 م ، ص ٨١ وقارن أيضا الدكتور أبو أونا الطبعة التقتازاني : علم الكلام وبعض مشكلاته ، القاهرة الحييثة ، الطبعة التقتازاني ، 1971 م ، ص ١٥٧ )

وهذه التعريفات تقريبهم من أصحاب المذهب العقلى ، الذين يعطون للعقل قيمة مطلقة فى تحصل المعرفة ، ذلك لانهم يرون أن العقل يشتمل على مبادىء أولية ، على اساسها يحكم على الاشلياء بانها على صواب أو خطأ ، وبه يملك القوة على التمبيز والاستذلال () غلا يتبل من الأمور الا ما كان خاضعا للوضوع والبرهان ، فلا يسمع فى المقائد الدينية الا بقبول ما هو منطقى يتمشى مع المقل وأولياته (ه) فلا يتبل من الأمور الا ما كان خاضعا للوضوع والبرهان ، فلا يسمع فى المعتائد الدينية الا بقبول ما هو منطقى يتمشى مع المقل وأولياته (ه) فلا يسبح فى المقائد الدينية الا بقبول ما هو منطقى يتمشى مع المقل وأولياته (ه) فلا يسبح فى المقائد الدينية الا بقبول ما هو منطقى يتمشى مع المقل وأولياته (ه) فلا يسبح في المعتائد الدينية الا بقبول ما هو منطقى يتمشى مع المقل وأولياته (ه) الطبيعة (٢) ومن هنا يقال عادة أن الاتجاه المقلى يرغض المعتدات الطبيعة (٢) ومن هنا يقال عادة أن الاتجاه المقلى يرغض المعتدات الطبيعة (٢) ومن هنا يقال عادة أن الاتجاه المقلى يرغض المعتدات الطبيعة (٢) ومن هنا يقال عادة أن الاتجاه المقلى يرغض المعتدات الطبيعة (٢) ومن هنا يقال عادة أن الاتجاه المقلى يرغض المعتدات الطبيعة (٢) ومن هنا يقال عادة أن الاتجاه المقلى يرغض المعتدات الطبيعة (٢) ومن هنا يقال عادة أن الاتجاه المقلى يرغض المعتدات الطبيعة (٢) ومن هنا يقال عادة أن الاتجاه المقلى يرغض المعتدات الدينية المعتلى يرغض المعتدات الدينية المعتل ألطبيعة (٢) ومن هنا يقال عادة أن الاتجاه المقلى الى ألماني ألماني الدينية ألماني الحضاع المعتدات الدينية المعال الدينية ألماني الدينية ألماني الدينية ألماني الدينية الماني الحياد بالمتل ضد ألماني الحينية ألماني ألماني الدينية ألماني أ

ومن هنا قد ظن البعض أن اقامة مذهب عقلى فى نطاق العقيدة الدينية قد لا يكون جائزا ، وذلك للتعارض بين العقل والثقة المطلقة فيه ، وبين المعرفة الدينية القائمة على معرفة غيبية ، ولكن ذلك غير صحيح ، ذلك لانه يجوز اقامة نزعة عقلية فى نطاق المعرفة الدينية اذا ما استدل على النصوص الدينية بادلة العقلية (٩) .

Baldwin : Dictionary of philosophy, Vol., 11, p., 4 16. (ξ) Lalande : Vocabulaire technique et critique de la philo- (ο) sophie, p. 889.

Baldwin : Dictionary of philosophy, Vol., p., 416. (%) Encyclopadia of Religion and Ethics, Art : Rationalism, (V) Vol.; 10, p. 580.

(٨) يوسف كرم ، ومراد وهبة ، ويوسف شسلتة : المعجم الفاسفى ، دار الثقافة الحديثة ، القاهرة ، الطبعة الثانية ، ١٩٧١ م ، مادة عتل .
 Encyclopadia of Religion and Ethics, Art : Rationalism. (٩)
 Vol., 10, p. 580.

( م ۸ - عمر و بن عبيد )

والنزعة العقلية التى تميز بها عمرو بن عبيد – والمعتزلة بوجه عام – هى بذلك المعنى الاخير ، غلقد كان جل اهتمسامه قائما على الاستدلال على النصوص الدينية بالادلة المتلية .

(٢) النزعة المقلية عند عمرو بن عبيد :

لقد أسس عبرو بن عبيد آراءه الكلامية على نزعة عقلية واضحة ، تطورت بعده لتصبح منهجا للفكر الأعتزالي بعامة . وقد اشارت رسالة لواصل بن عطاء الى نزعته المقلية (١٠) فيقول في هذه الرسانة : « أما بعد ، قان استلاب نعمة العبد بيد الله ، وتعجيل المعاقبة بيد الله ، ومهما يكن ذلك فباستكمال الآثام ، والمجاورة للجدال الذي يحول بين المرء وقلبه ، وقد عرفت ما كان يطعن به عليك وينسب اليك ، ونحن بين ظهراني الحسن بن أبي الحسن (١١) رحمه الله ،

لاستبشاع قبح مذهبك ، نحن ومن قد عرفت من جميع اصحابنا ولمة اخواننا الحاملين الواعين عن الحسن ، قالله تلكم لمة وأوعياء وحفظه ، ما أدمثت الطبائع ، وأرزن المجالس ، وأبين الزهد ، وأصدق الالسنة ، القتدوا والله بمن مضى شمابهم ، وأخذوا بهديهم ، عهدى والله بالحسن وعهدهم أمس فى مسجد رسول الله ضلى الله عليه وسلم بشرقى الاجتحة ، وآخر حديث حدثنا أذ ذكر ألموت ، وهول المللح ، فاسف على نفسه ، واعترف بذنبه ، ثم التفت والله يمنة ويسرة معتبرا باكيسا ، فكائى أنظر أليه يمسح مرفض المرق عن جبينه ، ثم قال : ألهم قد

(1) أورد أبن عبد ربه هذه الرسالة في المتدد الغريد ؛
 بتحقيق محمد سسعيد العريان ؛ دار الفكر ، بيروت ؛ ١٣٧٢ ه ...
 ١٩٥٣ م ؛ ج ٢ ص ١٩٨ ، وقد أثبتها أسستاذنا الدكتسور أبو الوفا التفتازاني على أنها تشير الى مؤلف لواعسل بن عطاء بعلوان « كتاب ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بيئه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بينه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما جرى بينه وبين عمرو بن عبيد ( أنظر الدكتور أبو الوفا التفتازاني :
 ما إلى النه الما الفاري الدين الما إلى النه الفاري الذي إلى النه الفاري الفاري الفاري الفاري الفاري الذي الفاري الفار

هذا هو نص الرسالة التي بعث بها واصل بن عطماء الي عهرو بن عبيد ، ذكرناه كاملا ، لاهمية هذه الرسمالة نهى تشمير الى أمور بالغة الاهمية منها :

اولا : أن تاريخ هذه الرسالة - كما ورد فيها - كان بعد وفاة الحسن البصرى ، وهذا يفيد ما سبق أن أشرنا اليه من أن المعتزلة لم تظهر كمرقة مستقلة قبل موت الحسن ، وأن واصل وعمرا كانا ملازمين له طوال حياته ، فهذا هو واصل يذكر عمرا بآخر حديث كان لهما مع الحسن البصرى فى مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالدينة ، بل أنهما كانا يتنقلان معه حيثها ذهب بما يؤكد ملازمتهما التامة للحسن .

ثانيا : اشارت هذه الرسالة الى منهج الحسن في التقسير ؟ وهو تفسير القرآن الكريم بحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟

ويرتضى واحسل بهذا المنهج ويداغع عنه ، مينهى عمرا عن التاويل أيضا منهج الواعين الحساملين عن الحسن ، ويصفهم بأنهم أوعياء وحفظة ، ما أدمثت الطبائع ، وأرزن المجالس ، وأبين الزهد ، وأصدق الالسنة ، وهكذا يكون وأصل أقرب إلى السلف (١٢) مما يؤكد شكنا في العبارة المسروية للحسن البصرى والتي تغيد مضالفة واصل له ، وهى : « اعتزلنا واصل » .

ثالثا : أن وأصللا بعد أن ذكر منهج الحسن في التفسير ، وموقفه من الحديث ، ذكر مخالفة عمرو للحسن مباشرة ، مما يفيد أن نقطة الخلاف الاستاسية كانت حول المنهج في التفسير ، والموقف من الحديث ، وبحدد وأصل ــ بدقة ــ نقطة الخلاف فيتول : « وقد بلغنى كبير ما حملته نفسك ، وقلدته عنقك ، من تفسير التنزيل ، وعبارة التأويل ، ثم نظرت في كتبك وما أدته الينا روايتك من تنقيص المعانى ، ونفريق المبانى ، غدلت شيكاية الحسن عليك بالتحقيق » وينتهى إلى تحذيره من ذلك المنهج ، وهو منهج التأويل المعلى في مجال التفسير ، ورفض الاحاديث وتأويلها قائلا له : « فأد المسموع ، وانطق بالفروض ، ودع تأويلك الاحاديث على غير وجهها ، وكن مع الله وجلا » .

ونحن سوف نشسير هنا الى نزعته العقلية في مجال النصوص الدينية قرآنا كانت أم سسنة .

ا ـــ نزعة عمرو بن عبيد العقلية في مجال التفسير :

ذكر أن عمرا من المفسرين ، وله كتــاب في التفسير ، أنبتناه

(١٢) نسب الى واصل كتاب « معانى القرآن » ويبدو أن موضوعه التفسير ( انظر الدكتور أبو الوفا التفتازانى : وإصل بن عطاء حياته ومصنعاته ص ٧٤

فى مصنفاته ، وكان كتابه فى التفسير احد المسادر التى اعتمد عليها الزفحشرى المعتزلى فى نفسيره المعروف « بالكشاف » (١٣) ومن المتوقع ان تفسيره هذا ... وان كان لم يحسل الينا ... لم يقف عن حد التفسيرير (١٤) ، وأنها تعدداه الى التساويل (١٥) ، كى يؤيد به عقائده الكلامية ، تلك العقائد التى استدل عليها من القرآن الكريم ، فاخذ بالآيات التى تؤيدها على ظاهرها منسرا لها ، وما لا يؤيد عقائده من آيات تأولها على معنى بستقيم وعقيدته الكلامية .

(١٣) أنظر على سبيل المثال المواضع الآتية من الكثيان ، ج ١ ، ص ٩ ، ص ١٣٢ ، ج ٢ ، ص ١٣٨ ومواضع أخرى . وانظر الدكتور أحمد محمد الحوفي : الزمحشرى ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، القياهرة ، الطبعة الثانية ، بدون تاريخ ، ص ١٠٩ ... ص ١٠١ . وأنظر أيضا : مرتضى آية الله زاده الشيرازى : الزمحشرى لغويا ومفسرا ، تقديم الدكتور حسين نصار ، دار الثقافة للطباعة والنشر ، القاهرة ، ١٩٧٧ م ، ص ٣١٧ .

(11) التفسسير فى الاصل : هو الكثمن والاظهسار ، وفى الشمرح توضيح معنى الآية وشانها وقصقها ، والسبب الذى نزلت فيه ، يلغظ يدل عليه دلالة ظاهرة ( أنظر الجرجانى : التعريفات ص ٢٨) ، وفى الاصطلاح : « علم يبحث فيه عن الترآن الكريم ، من حيث دلالته على مراد الله تعالى بتدر الطاقة البشرية ، وقال بعضهم : النفسسير فى الاصطلاح : « علم يبحث فيه عن الترآن الكريم ، من التفسير فى الاصطلاح : « علم يبحث فيه عن الترآن الكريم ، من ويث دلالته على مراد الله تعالى بتدر الطاقة البشرية ، وقال بعضهم : والاسبباب النازلة فيها ، نزول الآيات وشائونها واقاصيصها ، والاسبباب النازلة فيها ، نم مكيها ومنبونها ، ومحكمها ومتشابهها ، وناسخها ومنسونها ، ومحكمها ومتشابهها ، وناسخها ومنسونها ، وغرصلها ، ومحليها ، ومحليها والاسبباب النازلة فيها ، نم مكيها ومدنيها ، ومحليها ومتشابهها ، ومنسخها ومنسونها ، وخاصها وعامها ، ومطلقها ومتيدها ، ومحليها ومتصابها ، ومحليها ، ومحليها والاسبباب النازلة فيها ، نم مكيها وعامها ، ومطلقها ومتشابهها ، ومنسخها ومنسونها ، ومحليها ، والاسبباب النازلة فيها ، نم مكيها ومدنيها ، ومحليها واقاصيصها ، ومحليها والاسبباب النازلة فيها ، نم مكيها ومدنيها ، ومطلقها ومتسابها ، ومحليها ، ومحليمها ، ومحليها ، ما ١٩٨٦ م ، التامرة ، الحليهة الثانية ، ما ١٩٨ م ، التامر ما ، ممايه ، الالماليها ، ماماعلى الرمما ، مماليها ، ممايه ، المحليها ، مايه ، ما ١٩

(١٥) التساويل : مرادف للتفسير ، وقد ورد في القرآن الكريم بمعنى البيان والكشف والايضاح ، ويعنى اصطلاحا : ما استنبطه العلماء بمعنى البيان والكشف والايضاح ، ويعنى اصطلاحا : ما استنبطه العلماء بمعانى الخطاب الماهرون في آلات العلوم ، وهو يستعمل اكثر ما يستعمل في المعانى والجمل ، وهو يقضى ببيان المعانى التى تستفاد بطريق = =

ويبدو أن عبرا قد غالى بعض الشيء فى تأويله للقرآن الكريم ، بما أثار خوف الحسن البصرى ، وواصل بن عطاء الذى كان على منهج الحسن فى التغسير ، وكذلك جمهرة من معاصريه من المحدثين الذين التروا الشيكوك حوله ، فهذا معاذ بن معاذ يصيح فى مسجد البصرة قائلا ليحيى القطان : أما تتقى الله !! تروى عن عبرو بن عبيرد !! ، وقد سمعته يقول : « لو كانت تبت يدا أبى لهب » فى اللوح المحفوظ لم يكن لله على العباد حجة (١٦). ذلك أن ظاهر الآية تنيد القول بالجر، ، وهو أمر لا يتفق ورأى عمرو فى الحرية وعدالة الله المطلقة وفى التكليف بما يطاق ، ومن هنا فهو يتأولها على معنى يفيد ذلك ، وهذا شياهد على أن تغسير موتأويله للقرآن الكريم كان محكوما بعقائده الكلامية ، والتى ما دل عليه المحكم التنزيل ، متأولا متشياته المستعم مع ما دل عليه المحكم .

وأيضا من تبيل هذه الشسكوك التى أثيرت حول عمرو بن عبيد من تبل معاصريه لنزعته العقلية فى مجال التفسسير ما يرويه الغطيب البغدادى والذهبى عن عاصم الاحول أنه تال : جلست إلى تتادة ، نذكر عمرو بن عبيد فوقع نيه ، نقلت لا أرى العلماء يقع بعضهم فى بعض ، فتال : يا أحول ، أولا تدرى أن الرجل اذا ابتدع ، فينبغى أن يذكر حتى يحذر ، نجئت مغتما ، فنمت فرأيت عمرو بن عبيد يحك آية من المحف ، فتلت له : سبحان الله !! ، قال : أنى سساعيدها ، فقلت : أعدها ، قال : لا أستطيع ، رواه هدبه بن خالد عنه (١٧) ، كما روى

الاشارة › أى الفقه والنهم للمعانى البعيدة ، ومعرفة ما تشير اليه الآيات ، فهو ملحوظ فيه الاجتهاد فى ترجيح احد محتب لات اللفظ بالدليل ، وبذل الجهد فى استنباط المعانى من الكتاب العزيز ، وعلى هذا فأكثر اعتماد التاويل على المتل ( أنظر الدكتور عبد الله شدهانة : علوم القرآن والتفسير ، ص ٣٤٠ – ص ٣٤١ ) .

(17) الذهبى : ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، ج ٣ ، ص ٢٨٧ .

(۱۷) الذهبي : «يزان الاعتدال في نقد الرجال ، الجزء الثالث ،
 ض ۲۷۳ ، والخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ، ج ۱۲ ، ص ۱۷۸ -

ابن عون عن ثابت البناني : قال : قال : رايت عمرو بن عبيد في المنام ، و هو يحك آية من المسحف ، فتلت : إما تتقى الله !! ، قال أنى أبدل مكانها خيرا منها (1٨) .

وهذه الروايات فيما يبدو تشمير الى نوع من التخوف من نزعة عمرو المعقلية ، وغالب الظن أنها موضوعة للطعن عليه ، فهى تعبر عن رؤى رآها أصحابها ، ولم تشر الى تلك الآية التى حكما ، ولو كان الامر حقيقة واقعة لوصلتنا هذه الآية !! ، غذلك أمر بالغ الخطورة ، فام يرو – من قريب أو بعيد – عن عمرو شيئا من ذلك .

وفى الواقع أن هذه الروايات حتى ولو لم تكن موضوعة مع مع ان آن آثار الوضع واضحة غيبًا معنى يمكن أن تصرف على معنى غير التبديل والتغيير فى محكم التنزيل ، والذى نقطع بأن عمرو بن عبيد لا يمكن أن يكون قد وقع غيه ، ويمكن أن ندلل على ذلك بدليلين : الاول : أنه من المحتمل أن يكون عمرو قد حك هذه الآية على معنى أنه أراد أن يثبتها على قراءة صحت لديه ، وبخاصة أن عمرا كان عالما بالتراءات وكثيرا ما كان الزمحشرى بأخذ بقراءاته (١٩) .

الثاني : أن حك تصرف مجازا على معنى التفكير والتدبير ، فيكون عمرا في موضع المتدبر والمتفكر في الآية لا المبدل لها (٢٠) .

(۱۸) الذهبى : ميزان الاعتدال فى نقد الرجال ، الجزء الثالث ، ص ۲۷۳ ، والخطيب البغدادى : تاريخ بغداد ، ج ۱۲ ، ص ۱۷۸ .

(۱۹) أنظر على سبيل المثال : الزيحشرى : الكشياف ، ج ۱ ، ص ٩ ، ص ١٣٣ ، ج ٢ ، ص ١٣٨

(٢٠) الزمحشرى : أساس البلاغة ، مطبعة دار الكتب ، القاهرة ، الطبعة الثانية ، ١٩٧٣ م ، الجزء الاول ، ص ١٩٠ فيقول : « ومن الجاز : حك فى صدرى كذا واحتك فيه ، وما حك فى صدرى شىء نيه أى ما تخسالج « والاثم ما حك فى صدرك » ويقول أهل اللغية قميدة محككة أى متقنة بعد تفكر وتدبر .

وغالب الظن أن نزعة عمرو العقلية في مجال التفسير ، والتي بموجبها كان يتأول النص القرآني كانت غريبة آنذاك على معاصريه من المحدثين والفقهاء ، فهذا أيوب السختياني يقول لرجل كان يختلف الي عمرو إن عبيد ويشسيد بغرائب تأويله فيقول له : من تلك الغرائب ، وفي روايات من الغامض نفر (٢١) .

وفى الواقع أن نزعة عمرو بن عبيد العقلية كانت واضــحة ـــ بدرجة أكثر مما هى عند الحسن البصرى وواصــل بن عطــاء ـــ ومن ثم انتهى الى القول : بأن الدين هو تقرير حجة الله فى عقول المكفين

( أي المفكرين ) (٢٢) .

ب ــ نزعة عمرو بن عديد العقلية في محال الحديث :

اشتهر عمرو بن عبيد بنزعته النقدية في مجال الحديث ، وأدى هذا بالبعض الى القول بأنه رفض الحديث ، وايدوا قولهم هذا بأنه شـــك في عدالة بعض الصحابة منذ عهد الفتنة .

وفي الحقيقة أننا لا ننكر تشدده في الاخذ بالحديث ، ومرجع هذا الى كثرة الوضع – كما اسلفنا القول – ودعته هذه الظاهرة الخطيرة – كما دعت غيره من المعتزلة وغير المعتزلة – الى البحث عن صحة الاحاديث ، والتحرى الدقيق في الرواية ، ووزن الحديث بميزان العقل ، والاستئناس باجماع الصحابة . ولكن هذا التشدد لا يؤدى الى القول برنض الحديث برمته ، نهو لم يخالف جمهور المسلمين في الاخد برنض الحديث المتواترة والمشهورة وفي أنها توجب العلم والعمل ، الا انه تحفظ كما تحفظ غيره في الاخذ بأحاديث الآحاد (٢٣) ، وهو نفسه كان

۲۱) الذهبي : خيزان الاعتدال في نتد الرجال ؛ ج ۳ ، صن ۲۷۳ .
 والخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ، ج ۱۲ ، ص ۱۷۵ .

(٢٢) أبن عبد ربه : المقد الفريد ، جـ ٢ ، ص ٢٦٨ .
 (٢٢) الأمدى : الأحكام في أصول الأحكام ، مطبعة الفجالة ، مصر ،

ومن أمثلة الاحاديث التى نقدها عمرو بن عديد ذلك الحديث الذى رواه مسلم صحيحة وهو قوله صلى الله عليه وسلم الالا ان أحدكم يجمع خلقه فى بطن أمه ، أربعين يوما ، ثم يكون فى ذلك علقه ، مثل ذلك ، ثم يكون فى ذلك مضفه ، مثل ذلك ، ثم يرسل الملك نينفخ فيه الروح ، ويؤمر بأربع كلمات ، يكتب رزقه وأجله وعمله وشقى هو أو سعيد ، فو الذى لا اله الا غيره أن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة ، حتى ما يكون بينه وبينها الا ذراع ، فيسبق عليه الكتاب ، فيعمل بعمل أهل النار ، حتى ما يكون بينه وبينها الا ذراع غلبه الكتاب فيعمل أهل الجنة ، ما يكون بينه وبينها الا ذراع في منه الكتاب فيعمل أهل الجنة ما يكون بينه وبينها الا ذراع فيسبق عليه الكتاب ، فيعمل

خيروى الخطيب البغدادى والذهبى عن عبد الله بن معاذ بن أمية ( معاذ بن معاذ ) أنه سمع عمرو ابن عبيد يتول بعد ذكر هذا الحديث : « لو سمعت الاعمش يتول هذا لكذبته ، ولو سمعته من زيد بن وهب لما صدقته ، ولو سمعت بن مسعود يتوله ما قبلته ، ولو سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يتول هذا لرددته ، ولو سمعت الله يقول هذا لقلت ليس على هذا أخذنا ميثاقنا (٢٥) .

مصر ، ١٣٢٢ ه = ١٩١٤ م ، ص ٧٥ . ومحمد زكريا البرديسى : اصول الفته ، دار النهضة العربية ، القاهرة ، ١٩٦٩ م = ١٣٨٩ ه ، ص ١٩٤ وما بعدها ، وعلى حسب الله : اصول التشريع الاسسلامى ، دار المعارف ، القاهرة ، الطبعة الرابعة ، ١٩٧١ م ، ص ٣٢ ، ص ٢ وهذه الدعوى فى نقد الحديث بدأت لدى معبد الجهنى الذى كان أول من نادى بالتأويل فى الاحاديث ، ثم تابعه فى ذلك الجهم بن صفوان ، وتمت هذه النزعة وتطورت لدى بعض الشخصيات الاعتزالية الاخرى كالنظام ، وأبى القاسم البلخى والجاحظ . . وغيرهم ( أنظر فى ذلك ابن تتية : تأويل مختلف الاحاديث ، نشر فرج الله الكردى ، كردستان العلمية ، محر ، الاتا ه ، ص ٢١ – ص ٨٤ .

(٢٤) مسلم : صحيح مسلم ، جـ ٢ ، ص. ٤٥ ... ص. ٤٥٢ وقد ورد الحديث بروايات متعددة .

(٢٥) الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ، ج ١٢ ، ص ١٧٢ ، والذهبي : ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، ج ٣ ، ص ٢٧٨ .

ومع أن هذا القول فيه مبالغة شسديدة ، من قبل معارضيه ، قان هذا الحديث يتعارض مع قوله بالحرية وبالتكليف بما يطاق طبقًا لمدالته تعالى في صدق الوعد والوعيد ، وواضح أن هذا الحديث من تبيشل أحاديث الآحاد .

ومن الاحاديث التى تأولها تبعا لمنازع مذهبية ذلك الحديث الذى رواه عمرو بن دينار عن جابر بن عبد الله عن الرسول صلى الله عليه وسلم أنه قال : « يخرج قوم من النسار بعد أن استبحشسوا ( أى احترقوا ) فيدخلون الجنة » ، فقد سمع رجل من اصحاب عمرو بن عبيد هذا الحديث فقال لعمرو : أما كنت تذبرنا أنه لا يخرج لحد من النسار ، فقال : بلى ، فقال له : فبو ذا عمرو بن دينار يذكر أنه سمع عن جابر بن عبد الله : قال رسول الله حلى الله عليه وسلم يخرج قوم النسار بن عبد الله : فتال له عمرو بن عبيد : هذا له معنى لا تعرفه فقال الرجل : وأى معنى يكون لهذا ؟! ، ويبدو أن عمرا يتأول ذلك ليستقيم مع ما يذهب اليه في الوعد والوعيد ، وفي تخليد أهل الكبائر (٢١) .

ويروى عنه أيضا أنه شسك في حديث سمره بن جندب الذى قال قيه : « حفظت عن النبى صلى الله عليه وسلم سكنتين : سكنة بعسد تكبيرة الاحرام ، وسسكنة حين يفرغ من القراءة ، وفي بعض الفساظه ثلاث سكنات ، فقسال يحيى ( أى يحيى بن سعيد ) فتلت له ( أى عمرو ) عن سمرة فقال : ما نصنع بسمرة .. » . (٢٧) كبا شسك في حديث مسئوان بن أمية (٢٨) وهكذا نجد عمرو بن عبيد كان يتحرى في الاخذ باحاديث الآحاد فالامثلة التي ذكرناها تشسيد بذلك ، كما تشسيه هذه النزعة التقدية لدى عمرو بن عبيد بأنه كان يتحرى في الاخذ بالحسديث ، النزعة التقدية لدى عمرو بن عبيد بأنه كان يتحرى في الاخذ بالحسديث ، النزعة التقدية لدى عمرو بن عبيد بأنه كان يتحرى في الاخذ بالحسديث ، النزعة المعنية فيه ، والية من أول

(٣١) الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ، ج ١٢ ، ص ١٧٧ ، ص ١٧٨

(٢٧) نفس المصدر : ص ١٧٧ ، المالية المالية الم

(۲۸)، نفس/المحدر 🗧 ص ۱۸۱ 🛶

كان يعتمسد في ذلك على الاسستثناس بالعتسل ، وأغلب الظن أن ذلك الاستئناس بالعقل وعرض الحديث عليه كإن مرحلة لاحقسة على عرض الحديث على آى القرآن الكريم والمسمنة الصحيحة المجمع عليها ... وذلك اعتمادا على تول الرسول صلى الله عليه وسلم 1. « ما كان من حديث بوافق الحق نهو منى وما خالف الحق مهو ليس منى » ومخسالفة الحق هي مخالفة الكتاب والسنة والعقل ، ولمل نيما ذكره الكعبي ما يشير الى المنهج النقدي للمعتزلة - عامة - في مجال الحديث فهو يقول : « تعلم أنه من الواجب اللازم ، التنبيه وتقديم سموء الظن ، الا ما تنظر فيه ما رووه ( من الاحاديث ) فتجدده غير مخدالف لكتاب الله ، الذِي لا يأتيه البساطل من بين يديه ولا من خلفسه ، ولمستة رسسول الله صلى الله عليه وسلم المجمع عليها ، أو أجماع الأمة التي توعد الله من ابتغى غير سبيلها ، أو العمل المسدر الأول من السلف المسالح رضوان الله عليهم ، فانهم كانوا أعلم بمراد الرسسول صلى الله عليه وسلم ، وهم الذين شـــاهدوا التنزيل ، وعرموا الناسخ والمنســوخ ، والمتاخر ، والمسبب ، والتصبة ، واستدلوا بالحال ، والاشبارة ، أو العقل الذي جعله الله حجة على العباد » (٢٩) .

وهذه النزعة المتلية التي رايناها في مجال التفسير والحديث ، والتي سرت بوجه عام في مذهبه الكلامي ، جاءت نتيجة لعوامل اسلامية خالصـــــة . ويمكن أن نجمل هذه العوامل الاسلامية في العوامل الآتية :

## اولا: القرآن الكريم:

لقد أولى القرآن الكريم العقل منزلة كبيرة ، فذكر العقل صراحة في مواضع كثيرة جاعلا أياه مناط التكليف والمسسئولية ، وأداة للتفكير

(۲۹) الكعبى : تبول الاخبار ومعرفة الرجال ، مخطوط بدار الكتب
 الصرية ، تحت رتم ٤٥١ ، ب تسم التمميوير ١٩٤٩ الجمير:
 الاول ورقة (٣) .

والاستدلال ، وتركيب التصورات والتصديقات ، (٣٠) ومعدا العقل «لب » الانسان ، أي جوهره وحقيقته (٣١) .

كما أشار القرآن الكريم الى المقل ومكانته فى النهى عن القبيح ، والامر بالمعروف ، معبرا عن ذلك بمصطلح النهى (٣٢) ، كما أشار الى قيمة المقل فى الاستدلال والنظر والقياس ، نهو يعبر بالانسان من الجهل الى العلم ، ومن الهالك الى النجاة ، معبرا عن ذلك كله بمصطلح

(٣١) يقول أهل ألفة : أن أللباب خالص كل شيء ، واللب من كل شيء خالصه ، وخياره ، أو بمعنى جوهره وحقيقته ، وسمى العقل « لبا » لائه يمثل جوهر الانسان وحقيقته والجمع « لباب » ( انظر أبن منظور : لسان العرب مادة « لب » وايضا معجم الالفاظ والإعلام الترآنية ، لمحمد اسماعيل ابراهيم ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، الترآنية ، لمحمد اسماعيل ابراهيم ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، أنظر : سورة البقرة آيات : ١٧٩ ، ١٩٧ ، ٢٦٩ ، وسورة آل عمران أنظر : سورة البقرة آيات : ١٧٩ ، ١٧٩ ، ٢٦٩ ، وسورة آل عمران موسورة الرعد آية : ١٩٩ ، وسورة الراهيم آية ٩ ، وسورة عافر مس آية ٢٩ ، ٣٢٩ ، وسورة الزمر آيات ٩ ، ١٨ ، ٢١ ، وسورة غافر آية ٢٤ ، وسورة الطلاق آية . ١٠

(٣٢) النهى : ( بضم النون وفتح الهاء ) وهو جمع النبية بمعنى العقل ( أنظر ابن منظور : لسان العرب ، مادة « نهى » وقد ورد ذلك المعنى في سورة طه آية ٥٢ ، ١٢٨ .

الاعتبار ، (٣٣) ، كما ورد في القرآن لفظ « التدبر » بمعنى التسامل والنظر المقلى . (٣٤) .

وهكذا أعطى القرآن الكريم العقسل مكانة عظيمة ، فهو أسساس التثبت فى الامور ، والفهم ، وجمع الامر والراى ، والقوة الميزة للانسان عن الحيوان ، وهو مناط التكليف ، وهو جوهر الانسسان وحقيقته ، وهو أداة الفهى عن القبيح ، والامر بالمعروف ، وهو الذى يقوم بالنظر والاستدلال والقياس .

ومن ثم دعا القرآن الى استخدام المقل فى التفكير والنظر فى المعتقد الدينى لفهمه وشرحه والتدليل عليه . ونهاه وأنذره بالهلاك اذا هو تلد ولم يجتهد ، غذم التقليسد كطريق للعلم ، وحث الانسسان على العمل بالدليسل .

ومن هنا لا نصدق دعاوى بعض الباحثين الغربيين كتننمان Tennman الذى يرى أن القرآن كان من جملة العوائق التى عاقت التفكير الحر عند المسلمين (٣٥) ، وهذا ليس بحق غان القرآن لم يمنع من النظر العقلى الحر والاعتماد عليه بمفرده فى مجال الشيبيات ، لانه حدد المجال الميتافيريقى تحديدا قاطعا ، وطالب العقل بالنظر فيه لمعرفته لمعرفته والتسليم به . (٣٦) .

(٣٣) لقد ورد ذلك المصطلح مشميرا إلى هذه المعاني في سورة الحشر آبة ٢ ، وسورة آل عمران آية ١٣ ، وسورة يوسف آية ١١١ ، وسور<sup>5</sup> المؤمنون آية ٢١ ، وسورة النحل آية ٦٦ ، وسورة النور آية ٤٤ وسورة النازعات آية ٢٦ .

(٣٤) أنظر سرورة النسراء آية ٨٢ ، وسورة محمد آية ٢٢ ، وسبورة المؤمنون آية ٦٨ ، وسورة ص آية ٢٩ .

(٣٥) الشيخ مصطفى عبد الرازق : تمهيد لتاريخ الفلسفة الاسلامية ،
 ص ؟ ... م ٥ .

(٣٦) الدكتور على سامى النشار : نشاة التفكير الفلسفى في (٣٦) الدكتور على سامى النشار : نشاة التفكير الفلسفى في ا

هذا نضـ لا عن أن الترآن الكريم بطبيعته قد أثار في نفس المسلم حب البحث والتفكير ، بما أثارته الآيات المتشابهات من تفسيرات وتأويلات مختلفة مما دعا المقل إلى النظر غيها ، وذلك لان القرآن الكريم قد ترك مختلفة مما دعا أحيانا مما دفع العقل إلى التفكير لفهم المقصصود منها ، وهذا معنى تدبر القرآن ، لان القرآن الكريم لو كان كله محكما لتعلق الناس به لسهولة مأخذه ، ولارتكنوا إلى النقليد الذي يلفي التفكير والتأبل الذي حث القرآن المسلم عليه ، وبه ارتقى الفكر الاسلامي ، وكون العلم الذي كان المسلم عليه ، وبه ارتقى الفكر الاسلامي ، وكون العلم الذي كان المسلم عليه ، وبه ارتقى الفكر الاسلامي ، وكون العلم الذي كان المسلم عليه ، وبه ارتقى الفكر الاسلامي ، وكون العلم الذي المرآن جمال أوجه ، استوعب الحقيقة كاملة ، ولو اقتصرت آياته على ناهرآن جمال أوجه ، استوعب الحقيقة كاملة ، ولو اقتصرت أيات على ناهية منيد أوجه المالذي المناهي الفلسفية من قصبور ، نقد أثارت ــ على سبيل المثال ــ الآيات المتعلقة بالجبر والاختيار نقاشا عقليا بين منكر الحرية ، وبين مثبت لها ، لان القرآن ترك الباب مفتوحا للتول بالجبر أو تقاشى ، لان بعضــا من هذه الآيات ايقامية في مجال الصفات دار حولها القول بالحرية ، وأيضــا الآيات المتشابهات في مجال الصفات دار حولها القول الحرية ، وأيضــا الآيات الم المالي الماليه منتوحا القول الحبر أو وبعضها الآخر يقرر القنزيه .

وهكذا أثارت الآيات المتشابهات ... في جملتها ... نقاشها عقلبا ، يتطلب النظر والتدبر فيها ، لتفسيرها نفسيرا يستقيم مع محكم التنزيل (١٣٧) غير أن بعض الباحثين من المستشرقين لم يفهم حكمة ورود القرآن

(٣٧) أنظر في حكمة ورد القرآن الكريم محكما ومتشابها : القاضى عبد الجبار : شرح الاصدول المحسنة ، ص ٥٩٨ - ص ٢٠٠ ، ومتشابه القرآن ، بتحقيق الدكتور عدنان زرزور ، دار التراث ، القاهرة ، ١٩٦٩ م ، ص ٧ ، وتنزيه القرآن عن الطاعن ، القاهرة ، ١٣٦٩ ه ص ٣ ، وابن حزم : الاحكام في أصول الأحكام ، ج ٤ . في الزار ٢١ ، وابن تقيبة : الاكليل في المتشابه في التاويل ، أيكتبة المصنار السنة المحدية ، مصر ، ١٢٢٦ ه = ١٩٢٧ م ، الطبقة الثانية ، ص ٧ .. ص ٧ ، وتاويل مشكل الحديث ، ص ٧٤ ، والزمحشري : الكشاف ، الطبقة الاولى ، ١٣٨ ه ، ج ٢ ص ١٠ السفسلير الكبير ، القاهرة ، الطبقة الإولى ، ١٣٨ هـ ، ج ٢ ص ١٠ السفسلير الكبير ، القاهرة ،

محدما ومتشابها عائنهى الى اصدار احكام خاطئة ، منها القول : بنان القرآن لم يأت بنسق مذهبى متكامل مهو ملىء بالثغرات !! والمتناقضات !! وجاء علم الكلام عند المسلمين لسبيد هذه الثغرات ورفع هذه المتناقضات (٣٧)

ومما تقسدم يمكن أن ننتهى إلى أن أيتران الكريم كان في مقدمة العوامل التي دفعت بعمرو بن عبيد – وأصحاب النزعة العقلية في الاسلام – إلى استخدام العقل وبخاصة أن عمرا كان على صلة مباشرة بالنص الترآني ، من حيث كان معنيا بالتفسير .

على أنه كان يرى أن الله تعالى إذا كان قد أمر بالنظر العقلى غانه تعالى لم يأمر به على جهـة الوجوب وإنها على جهـة الندب ، غقد ساله رجل هل أمر الله المتفكر بالنظر غاجابه : نهاه عن تركه ، ويعلق القاضى عبد الجبار على أجابة عمرو بقوله : أنها قال ذلك لأن بين الكلامين قرقانا ، (٣٨) غلعل القاضى عبد الجبار يقصـد بهذا التعليق القول بأن عمرا أنها كان يقصد : أن الله تعالى قد أمر بالنظر على جهـة الندب لأعلى جهـة الوجوب ، لان تعالى لو أمر به على سبيل الوجوب ، لوجب على كل أنسان ، ملزما به ، معاقبا على تركه ، وليس كل أنسان يملك أدوات النظر العقلى ، فيكون أمره تعالى به على سبيل الندب ، أى من الأمعال الحسنة ، من حيث هو مستحب ، وتطوع ، ينسال على من الأمعال الحسنة ، من حيث هو مستحب ، وتطوع ، ينسال على

<sup>(</sup>٣٧) جولد زيبر : المقيدة والشريمة في الاسسلام ، ترجبة وتعابق الدكتور محمد يوسف ،وسي وآخرون ، دار الكناب المربي ، التاهرة ، ١٩٤٦ ، من ٦٣ ، من ٦٩ ، من ٩٤ ، ودى بور : تاريخ الفلسفة في الاسلام ، ترجبة الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة ، مطبعة لجنسة التاليف والترجبة والنشر ، الشاعرة ، ١٩٢٨ ، من ٢٦ ـ من ٧١ .

<sup>(</sup>٣٨) القائلى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ضمن كتاب مضلل. الاعترال وطبقات المعتدلة ، ص ٣٥٠. This file was downloaded from QuranicThought.com

وتريب من هذا ما ذهب اليه الفياسوف الاندلسي ابن رشب عند بيانه لوجوب النظر العقلي على الانسان (٣٩)

شانيا: السمسينة:

كان منهج الرسول صلى الله عليه وسلم مشجعا على الأخذ بالرأى والاجتهاد ، وقد على الكثير من الفقهاء بجمع أقوال الرسول التكون شساهدا على شرعية الاجتهاد واستعمال الرأى (٤٠) ويمكننا أن نورد بعض الشسواهد على استخدامه صلى الله عليه وسلم لهذا المنهج غيما يلى :

كان صلى الله عليه وسلم يجتبد بالرأى غيما لم ينزل غيه وحى ، يدل على ذلك قوله ( صلى الله عليه وسلم ) : « أنا أقضى بينكم بالرأى فيما لم ينزل غيه وحى » (١ ؟) ، وقد وردت كثير من الشواهد التى تدل على ذلك (٢ ؟) ، منها على سبيل المثال : أن جارية سئلته ( صلى الله على فسلم ) الحج عن أبيها ( وكان زمنا لا يستطيع الحج ) فقال لها : ارايت لو كان على أبيك دين ، أكنت قاضيته ؟ فقالت : نعم ، فقال :

(٣٩) ابن رشد : غصل المقال غيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال ، بندقيق محمد عمارة ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٩ م ، ص ١٢ وما بعدها .

(.) يمكن الرجوع الى الآمدى : الاحكام فى اصول الاحكام ، مطبعة المعارف ، مصر ، ١٩١٤ = ١٩٣٢ هـ ، جـ ٤ ، ص ٤٢ – ص ٥٤ ، وأبى الحسين البصرى : المعتمد فى اصول الفقه ، بتحقيق محمد حميد الله وآخرين ، دمشق ، ١٩٦٥ = ١٣٨٥ هـ ، جـ ٢ ، ص ٥٣٥ وما بعدها . والشيخ مصطنى عبد الرازق : تمهيد نتاريخ الفلسفة الاسلمية ، لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، الطبعة الثانية ، ١٩٥٩ م ،

(1 ٤) الآمدي : الاحكام في أصول الاحكام ، ج ٤ ص ٣٤ ٠

(٢) أبو الحسين البصرى : المعتمد في أصول الفقه ، ج ٢ ، ص ٧٣٥ وما بعدها .

وقد صرح الرسول صلى الله عليه وسلم لاصحابه بالاجتهاد والرائ فالخصرته غقد زوى أنه ( صلى الله عليه وسلم ) حكم سعد بن معاذ في بعى تريظة ، غحكم بقتلهم وسبى ذراريهم بالراى ، نقال له ، حلى ما عليه وسلم ) : « لقد حكمت بحكم الله من غوق سبعة أرقعة ( أى سبع ميهوات ) » ومنها قوله ( صلى الله عليه وسلم ) لعمرو بن العاص ، وعقبة بن نافع حين أمرهما أن يحكما بين خصمين « أن أصبتما غلكما عشر حسنات ، وأن أخطانها فلكما حسنة وأحدة » ({ }) ما

21 44 M. C. M. M. S. M. M. M. M.

ولم يتف الرسول صلى الله عليه وسلم عند حد تشجيعه للصحابة على الاجتهاد واستخدام الرأى فى حضرته ، بل شجعهم على ذلك فى غيبته ، غلقد كان يأمر ولاته فى البلاد التى يتولونها بالاجتهاد بالرأى ، حين لا يجدون فى الكتاب والسنة ما يقضون به ،والامثلة على ذلك كثيرة ، وحديثة لمعاذ بن جبل حين بعثه الى اليمن مشهور ويدل دلالة تاطعة على تشجيع الرسول صلى الله عليه وسلم لصحابته على استخدام الرأى فيجا لم يرد فيه نص . وتوله ( صلى الله عليه وسلم ) لابن مسعود الرأى فيجا لم يرد فيه نص . وتوله ( صلى الله عليه وسلم ) لابن مسعود مرابع الرأى أي وهذا تول مريح فى الاجتهاد بالرأى (٥٤)

ومضى الصحابة والتابعون على هذا النهج ، مهذا أبو بكر يقول

(٥) انظر ما أورده أبو الحسين البصرى في المعتمد في جاري . من ٧٣٢ ، والآمدى في الحكام في أصول الأحكام جاري ٢٣٦ ــــ من ٢٣٧ (م ٩ ــــ عُمرو)

عندما سسئل عن الكلالة « التول نيها برايي » ، وكذلك ابن مسعود حين سلم في المراة المفوضة في مهرها قال « أقول غيها برايي ، غان كان صـوابا نمن الله ، وان كان خطب عمني ومن الشيطان » (٤٦) ، وايضا عمر بن الخطاب كان أظهر الصحابة في استعمال الرأى مقد كتب التي أبن موسى الاشعري : « أعرف الاشياء والامثال وقس الأمون » ، والرائ على بد عبر لم يقتصر على با ليس نيه نص ، بل تعدي ذلك الى الاسترشـــاد بالمطحة العابية في الآية أو الحديث ، وهذا بما يعنى في لغتنا المعساصرة بروح القسانون لا حربيته ، ومن هنشا متد المسج للراي بجالا أوسع (٤٧) . وسار عثران بن عمان على نفس التهج أيضا غقد قال العبر في واقعمة إلى تتبع رايك فرايك اسد ، وإن تتبع رأى من قبلك تنعم ذلك الرأى . ولو كان فيه دليل تناطع على أحدهما أم يجرّ تمسويبها ، كما جمع النساس على حرقاً واحد من الاحرق السَبِعة 11 رَأَى في ذَلِكَ مُصلحة (٤٨) . كَبا وَرَدْتَ أَمَنَّنَة كَثَرَة تَدْلُ على نقدم على بن أبي طالب في استعمال الرأي والقياس ، كما في حكمه في شسارب الخبر وقيامسه على القاذف ، وفي حرقه للرنادقة والراغضة مع علمه بسنة الرسسول صلى الله عليه وسام في الكامر .. الى آخر اجتهاداته الكثيرة ، (٩)) وهو المشهود له بالعلم والتقوى .

وجهلة التول : أن العمل بالرأى والاجتهاد وجدة ملا العصر حتى نبور الحمر، في مدرسية الراي على يد الامام إلى حليف واسى الاسلامي الاول ، وكان منهجا للخلفاء الراشدين ، وكبار الصحابة ، ظهرت في الحريات الترن الاول وبداية الترن الثاني للهجرة ، والرأى في

(٢٦) أنظر ما أورده أبن القيم في أعلام الموقعين عند رب العالمين ، ج ٢ - ص ٢٦ -

(٧) ازيد ،ن التفصيل أنظر : الشيخ مصطفى عبد الرازق ، توريد لتاريخ الفلسفة الإسلامية ، ص ١٥٩ – ص ١٦١ .

(۸۸) تنبی المبدر : ص ۱۳۱ – ص ۱۱۲ .

(٤٩) المصدر السابق : ص ١٦٢ -- ص ١٦٣ .

اللغة هو المعتل والتدبير ، ورجل ذو راى اى بمسيرة وَحَدَق بالأمور (٥٠) ، ويقول ابن القيم ان الراى اصطلاحا خصوه بما يراه القلب بعد فكر وتامل وطلب لمعرفة وجه الصواب عيما تتعارض فيه الأمارات .

ويعتبر الشيخ مصطفى عبد الرازق أن الاجتهاد ياراى فى محسال الاحكام الشرعية هو أول ما ثبت من النظر العقلى عند المسلمين ، قبل أن تقعل الفلسفة اليونانية غعلها فى نوجيه نظر المسلمين الى البحث فيما وراء الطبيعة والالهيات بوجه خاص ، فهو يمثل بداية التفكير الفلسفى عند المسلمين ، وهو أقل نواحى التفكير الاسسلامى تأثرا بالعناصر الاجنبية ، فهو يمثل نزعة أصيلة نبتت من القرآن الكريم ونمت فى رحاب السنة (٥)

ولقد راى اصحاب النزعة العقلية في الاسلام في استعمال الراى والاجتهاد في مجال الامور الشرعية ، ما يشجعهم في مد استعمال العقل الى مجال الاصلول الاعتقادية ، ومن هنا وضع مؤرخو طبقات المعتزلة كل من قال بالراى والاجتهاد في طبقاتهم ، ولهذا يضع المعتزلة الخلفاء الأربعة وجملة كبار الصحابة على قمة ستدهم . (٥٢) .

وغالب الظن أن نزعة عمرو بن عبيد العقلية في مجال الاصول الاعتقادية جاعت قياسا على استعمال الرأى في مجال الشرعيات ، متكون بذلك نبتا اسلاميا اصيلا .

provide the second state of the second second

(٥١) الشيخ مصطفى عبد الرازق : تمهيد اتاريخ الفلسفة الإسلامية ،
 ص ١٢٣

(٥٢) انظر ابن المرتضى : المنية والامل في شرح الملل والنحل « الطبعة الولى » ، ص ٧ ... ص ١٠ ...

This file was downloaded from QuranicThought.com

<sup>(</sup>٥٠) أحمد بن محمد بن على المقرى الفيومى : المصباح المغير فى غريب الشرح الكبير ، نقلا عن الشيخ مصطفى عبد الرازق : تمهيد لتاريخ الفلسفة الاسلامية ، ص ١٣٦ .

ثالثا : الدفاع عن الدين :

سبق أن أشرنا فى القصل السابق الى التيارات المخالفة للاسلام ، والتى كانت منتشرة فى عصره ، وقد قابلها عمرو بن عبيد لصيد خطرها على الاسلام ، وكان من الطبيعى أن يكون منهجه فى الرد على أصحابها معتهدا على العتل ، غليس من سيبيل الى دعوة المخالف الا بالعقل ، وكذلك ليس من سبيل الى رد متناقضات الخصوم الا باعمال العقل فى النصوص الدينية .

وهكذا كان استخدامه للعقل ضرورة حتمية فرضيتها طبيعة الهدف الذى وضعه عمرو لنفسب وهو الدفاع عن الاسلام ، وكان ذلك هدفا عاما للمعتزلة ، وكان سببا من الاسباب الهامة التى ادت الى نشساة علم الكلام ، وهو ذلك العلم المتكفل بالدغاع عن العقيدة ضيد المخالفين واصحاب النحل المختلفة ، معتمدا فى ذلك على الادلة العقلية المدعمة بالنصوص الدينية حتى بكون ذلك اشسد وثوقا فى البرهنة واكثر يتينا .

وقد تقدمت المعتزلة بعد عمرو في هذا المنهج تقدما كبيرا ، حتى يمكن القول بأنهم هم الواضمعون لدعائم علم الممكلام والذين أقاموا بنيانه كاملا .

وهكذا تكون النزعة العتلية عند عمرو بن عبيد قد تشات نتيجة لموامل اسلامية خالصة ، فهى نزعة مستقاه من الأصول الاسلامية ، وغايتها غاية اسلامية في جوهرها ...

الفصـــل الرابع آراؤه الكلاميــة تمهيــد اولا : القصول ينفى القــدر ثانيا : القول بالموعد والوعيـد ثالثا : القول بالمترنة بين المنزلتين رابعا : قوله بالامر بالمعروف والنهى عن المنكر تبهي ... : خاص عبرو بن عبيد في كل ما تابل المجتمع الاسلامي في عصره من شيكلات مختفة ، وكانت له آراء ومواتف حيال هذه المشيكلات ، وتعد آراؤه في هذا المسدد امسولا لمذهبه الكلامي ، مضيلا عن أنها تعد أيضا أمسولا للفكر الاعتزالي علمة .

غلقد خاض فى مشكلة الحرية ، منفى القدر ، وكانت هذه اهم قاعدة فى مذهبه الكلامى ، ومنها تفرع قوله بالوعد والوعيد ، كما خاض فى مشكلة التنزيه بشكل عام ، واعتنق مذهب زميله واصل بن عطاء فى الموقف من مرتكب الكبيرة بعد مناظرة تمت بينهما ، انتهت بتركه مذهب الحسن ، واعتناقه مذهبه ، ومن هذه المسالة تحدد قوله فى الأيمان .

وهذه الاصبول الاعتتادية حددت بدورها اصبول العبل عنده ، قابان عن موقفه من غريتى الجمل ، والنزاع السبياسى بين على ومعاوية ، ومشبكلة الامامة ووضع مبادىء للامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، تلك المبادىء التى باتت عن ايجابيته تجاه اصلاح مجتمعه ، ومشاركته فى حل مشبكلاته ، ونشر العدل والمساواة بين الناس ، ومواجهة الحكام ، ونشر مبادىء الدين وتدعيمه فى تلوب الناس وعقولهم ، مما جعله قدوة يتندى بها فى هذا المجال .

ولقد كونت هذه الآراء في جانبيها النظرى والمملى ، المادة الأولى له سمى نيما بعد بمصطلح الاصلول الخمسية (()، ، ذلك المصطلح

(1) لم يظهر هذا المصطلح عند واصل بن عطاء أو عبرو بن عبيد وان كانا قد خاضا في المسائل العابة للاستول الخبسة وانبا هو بن وضع تلابيذهما ( انظر في تاريخ ظهور هذا المصطلح : التنبيه والرد على أهل الاهواء والبدع - كم ٢٢ ) والتشفى - بحر الكلام في علم التوحيد ، ص ١٢ ، وابن المرتضى : المنبة والأمل ، ص ٢٢ . ) .

أبو سلوم المعترلي

الذي به تميز الفكر الاعتزالي عن غيره نيقول الخياط : « وليس يستحق احد منهم ( أى ممن يشهر اركهم بعض آرائهم ) اسم الاعتزال ، حتى يجمع التول بالاصول الخمسة : التوحيد ، والعدل ، والوعد والوعيد ، رالمنزلة بين المتزلتين ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر » (٢)

ولقد اسس عمرو بن عبيد آراءه الكلامية بنساء على نزعته العتلية ، وكان حريصها على أن يسهتدل عليها بدليل النقل بجهانب دليل العقل كلما استطاع الى ذلك سبيلا .

ويمكننا أن نعرض لاهم آرائه الكلامية نيما يلى :

أولا : موله بنفي القدر .

ثانيا : قوله بالوعد والوعيد .

ثالثا : قوله بالمتزلة بين المتزلتين

رابعا : قوله بالامر بالمعروف والنَّهي عن المنكر -

وقد وضلت الينا عتسائد المعتزلة المجمع عليها ، ولا تحمل مصطلح الاصباؤل الخمسية ( انظر القاسم المرسى : رئيسائل العدل والتوحيد) بتحقيق محمد عمارة ، نشر دار الهلال ، ١٩٧١ م ، وأيضب أبا التاسم البلحى في مقالات الإسلاميين ، ضمن كتساب فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ص ٦٢ - ص ٦٤ كما وصلتنا عقائدهم مرتبة ومشروحة وندمل اسم الاصول الخمسة ، كما في كتاب القاضي عبد الجبار : شرح الإصول الخمسة الذي يعتبر أهم مصدر في معرفة أصبول المعتزلة الكلامية مشروحة ومرتبة على الترتيب المتعارف عليه الآن .

(٢) الخياط : الانتصار والرد على الراوندي ص ١٢٦ - ص ١٢٧

اولا القول بالقدر

الجمعت المصادر على أن عمرو بن عبيد من التائلين بالقدر، غذني القدر الالهي كقوة فوق أغمال الانسان ، وانكر ما أشاعه الجبريون من سلب الانسيسان ارادته ، ورد مقله كلية الى الله شعالى ، وقد أشرنا \_ فيما سبق \_ إلى أن لعمرو بن عبيدًا كَتْشَابًا، في الردة على القدرية ، والذي يقصيد به الرد على الجبراية إي الذين يثبتون القصادر كتوة نوق أمعسال الاسسان ٤ ولقد انتشرت اتوال الجبرية لما لا وتتامن تأييد حكام بني أمية ، الذين استطاعوا بها أن يبرروا أمعالهم ومظالمهم ، مجاءت ووافقة لسياستهم ، منسلا عن قول اصبحاب الجبن ايتفق ف ظاهريا ... مع الوجدان الديني لامسلم بوجه عام والذي يرد الافعـــال خيرها وشرها الى الله تعالى .

ويعتبر القول بيني التسدر الألهي أهم قاعدة في دهب عمرو بن عبيد الكلامي ، وكذا في مذهب المعتزلة بعده ، فهو يشكل اصلا من أهم اصول المعتزلة الكلامية وهو اصل العدل والذى يمكن القول بانه التر تأثيرا بالغا في آراء المعتزلة في : المتبائد ، والفقيه ، والسبياسة ، والأخلاق .

ويمكننا أن نشير \_ بادىء ذى بدء \_ الى العوامل التي دمعت بعمرو بن عبيد الى معالجة هذه المشكلة .

حقا إن مشكلة نفى القسدر أو حرية الارادة الإنبيسانية ، من المشكلات العقلية العامة التي يتعرض لها العقل الانسباني عند بلوغه طورا من الارتقاء العتلى ، فيتسباءل عن مدى مسئوليته عن الموالم، الا أن هناك عوامل أدت بعمرو بن عبيد إلى معالجة هذه الشمسكلة مع

كونها بشبكلة عامة . وهذه العوامل في جوهرها عوامل اسلامية خالصين ، ويمكننا أن نشم اليها غيما يلي:

This file was downloaded from Quran

يبدو أن القرآن الكريم كان ذا أثر بالغ في ظهور هذه المشكلة ومناقشتها – وقد المحنا نيما سبق الى ذلك – بما إثارته الآيات المتشابهة في هذا الصدد (٣) .

كما يبدو إن للجو السياسي في عصر بني أمية - اثره في ظهور ومناتشية مشكلة القدر ، مقد شياع - كما علنا - تيار الجبر ، واستغله بعض حكام بني أمية في القول بان جميع ما يقع من أعصال أنما هو بقدر من الله تعالى ، مادت مف الات الجبرية في أقوالهم الى ظهور قيسار ثماه القدر أو الخرية للنه وكان لمرو ابن عبيد صلات باوائل القدرية كفيلان الدمشتى .

وغالب الظن أن عبرا قد تأثر بالحسن البصرى فى القول بالقدر ، ملقد روت بعض المصادر أنه كان يقول بشىء من القدر ثم رجع عنه ، ابن تقيبة : « وكان ( الحسن ) تكلم فى شىء من القدر ثم رجع عنه ، وكان عطاء بن يسار قاصا برى القدر ... فكان يأتى الحسن مو ومعبد الجهنى فيسالانه ويقولان يا أبا سعيد أن هؤلاء الملوك ، يسفكون ذماء المسلمين ، ويلخذون أموالهم ، ويفعلون ويفعلون ، ويقولون : انها تجرى أعمالنا على قدر . فقال : كذب أعداء الله » (٤) يسدو أن ما قصده أبن قتيبة من أن الحسن رجع عن القول بالقدر ، أنه عدل من قول معبد الجهنى الذى قال فيه : أن القدر خيره وشره من العبد ، ويذكر لنا صاحب الأمالى ، ذلك التعديل والتخفيف من نفى العبد ، ويذكر لنا صاحب الأمالى ، ذلك التعديل والتخفيف من نفى العبد على طربقة معبد قائلا : « غمن تصريحه بالقدل ما روى عن أبن الجعد قال : سبعت الحسن يقول : من زعم أن الماصى من الله جاء يوم القدر على طربقة معبد قائلا : « فين تصريحه القدل ما روى عن أبن العبد على طربقة معبد قائلا : « فين تصريحه القدل ما روى عن أبن العبد على طربقة معبد قائلا : « فين تصريحه القدل ما روى غن أبن العبد على القدي من الكامي ، ذلك التعديل والتخفيف من نفى العبد على طربقة معبد قائلا : « فين تصريحه القدل ما روى عن أبن العبد على الذي ألماحسن يقول : من زعم أن الماحى من الله جاء يوم الجعد قال : سبعت الحسن يقول : من زعم أن الماحس من الذي أله الته يوم القيامة مسودا وجهه ثم تلا ( ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة ) .. وقال داود بن أبى هند سمعت الحسن بقول :

(٣) أنظر كلامنا غيما سبق عن تيار الجبرية والقدرية في ( النصل )
 (٣) من هذا البحث )

(٤) أبن قتيبة : المعارف ص ٤٤]

كل شيء بتضلعاء الله وقدره الا المعاصى » (٥) ، وهذا يفيد أن الله تعالى لا يفعل الشر ، ويثبت قدره العبد عليه ، وبهذا يكون قول الحسن البصرى قولا يؤيد مبدأ الثواب والعقصاب ، والذى أخل به القول بالجبر ، قالغى ستقريبا – مسئولية الانسان عن فعله .

وقد وصلتنا رسبالة منتشوبة إلى الحسن البصرى في تقى القدر ، وهى رسبالة ارسلها الحسن البصرى الى الخليفة الأموى عبد الملك ابن مروان ( ٦٦ -- ٨٦ ه ) في الجواب عن رسبالة انفذها اليه ، يساله فيها عن القدر ، ووجه الرأى فيه ، بحسب الكتاب والسنة (٦) .

(٥) الشريف المرتضى : الامالي ، ص ١ ، ص ١٠٦ .

(٦) ذكر القاضي عبد الجبار هذه الرسيالة وأوردها في طبقاته ضمن كتاب « فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ومباينتهم لسلزر المخالفين » ص ٢١٦ - ص ٢٢٣ . كما أورد الحاكم الحشمي ملخصا لها في كتابه شرح عيون المسمائل ، الجزء الاول ، لوحة ٧٢ ــ ص ٧٤ ، وقد حقق الدكتور محمسد عمارة هذا الملخص ضمن كتساب رسائل العدل والتوحيد ، الجزء الاول ، ص ٨٨ ـــ ص ٩٢ . وأورد ابن المرتضى مقرات مطولة من هذه الرسيالة في المنية والأمل ص ١٥ ــ ص ١٨ . ولهذه الرسسالة نسخة مخطوطة بدار الكتب المصربة تحت رقم ٥٢٢١ ( أدب ) » وهي مأخوذة عن مخطوطة « أنا صوفيا » المنسوخة في القرن التاسع الهجرى سينة ٨٨٢ هـ، ومنها نسخة كذلك بمكتبة جامعة الدول العربية « ف ١٩٧ » ، وقد حقق هذه النسخة الذكتور محمد عمارة ضمن كتابه رسائل العدل والتوحيد الجزء الاول ٢٢ ص ٧٩ -ص ٨٨ ) - ، ، كما سبق نشر هذه الرسانة عن مخطوطة « أبا صوفيا » حيث نشرها هلمونت ريتر في مجلة الاسسلام الالمانية سمينة ١٩٣٣ م عدد ٢١ ، ص ٧٦ - ص ٨٣ ، ويكاد يكون النص واحدا في جميعها مع اختلامات في الالفاظ والعبارات .

وقد أثار أهل السينة والجماعة الشك حول صحة نسبة هذه الرسيالة إلى الحسن البصرى غقال إبن قتيبة أن الحسن رجع عن القول في القدر كما ذكر الشهر سيتانى بعد ذكره نهذه الرسيانة قوله : ولعلها لواصل بن عطياء ، فما كان الحسن من يخالف النيلف، في أن القدر خيره وشره من ألله تعالى غان هذه الكلمات كالمجمع عليها عندهم

وترجع اهمية هذه الرسيالة في إنها، أول نص وحسل الينا يعنى بمعالجة نفى القدر معالجة تعتبد على الاستدلال بالقرآن الكريم والسنة والاجتماع 4 عليها مسجه عقلية في الاستدلال بهذه الادلة الشرعية. كان والاجتماع 4 عليها مسجه عقلية في الاستدلال بهذه الادلة الشرعية. كان كما ورد عن قتادة بن دعامه السيدوسي ( ت 111 ه ) أنه قال

كما ورد عن قتادة بن دعامه السدوسى ( ت ١١٧ ه ) أنه قال بالقدر ، فيروى الكعبى في مقالاته عن قتادة إنه قال : إن الاشتياء كلها يقدر من الله تعالى ما خلا المعاصي ال (٧) وكان قتيادة من ابرز تلاميذ الحسن ، وكان رفيقا لعمرو بن عبيد في مجلس الحسن الى أن اختلفا ، ولم يكن اختلافهما اجول القدر وانما كان حول التاويل العقلى للحديث ا

وهكذا خاص عمرو بن عبيد في مشكلة القدر وانتهى الى نقيه والقول بحرية الارادة الانسانية ، وكان ذلك تحت تأثير عوامل اسلامية تبالت في القرآن الكريم والسانة الشريفة ، ومتابعة كبار علماء التابعين حميد الجهني والحسن البصري وغيلان المشقى وتتاده بن دعامة

(أنظر الشهر ستانى : الملل والنحل ، ج ١ ص ٥٩) ، كما يعدد ابن حجر – وهو من المجبرة المتوسطة – الروايات المختلفة التي نندى صحة نسبتها الى الحسن (أنظر ابن حجر : تهذيب اندهذيب ، ج ١ – ص ٢٧) ، وطاش كبرى زاده الذى يرى أن الحسن تكام في القدر ثم رجع عن ذلك ، وانكره ، وأنكر على معبد الجبنى (أنظر منتاح السعادة ومصباح السيادة ، ج ١ ، ص ٣٥) .
منتاح السعادة ومصباح السيادة ، ج ١ ، ص ٣٥) .
فير أننا نرى أن المصادر الإعتزالية قطعت جميعها بصحة نسبة نسبتها الى الحسن في نص الرسالة ما ينفى صحة نسبتها الى الحسن أو يطعن في أيمانه ، لان جل اهتهامه كان حول تبرئة الله تعالى من تبعة الشر والظلم الذى حمله العصاء على الله تعرك الله تعالى من تبعة الشر والظلم الذى حمله العصاء على الله الحسن البصرى نفسه في هذه الرسالة أنظر نصها في المسادر الحسن البصرى نفسه في هذه الرسالة أنظر نصها أن المسادر التي ذكرناها .

السدوسي ، وجميعهم نامش هذه المسكلة تحت تأثير ظروف مجتمعهم الاسسلامي آنذاك واعتمدوا في حلها على مصسادرهم الاسلامية .

غليس صحيحا ما يذكره بعض الباحثين من أن القدرية الأوائل استمدوا قولهم من مصددر مسيحية وفدت اليهم من القديس يوحنا الدمشقى ، وغيره ، فلقد نسب الى يوحنا الدمشقى أنه قال : أن الجبرية هى عقيدة الاسلام !! ، بينما القول ينفى القدر أو حرية الأرادة الانسانية أنما قو قول المسيحيين !! (٨) .

على أنه يمكن الرد على هذه الدعوى بأن مناتشية هذه المشيكلة بدأت في البيئة الاسيلامية تبل أن تعرف آراء يوحنا الدمشتى أذ ظهرت يوضوح منذ أوأثل عصر الأمويين ، كما أن ظهور القدرية الأوائل في الشيام ليس دليلا كافيا على الالتقاء والاقتبان ، فضيلا عن أن القول بالقيسدر أى نفيه ليس من أصيول العقيدة المسيحية ! ، ولم يكن القدرية الأوائل بحياجة إلى أن يلتمسوا حلولا لهذه المشيكلة في مصيادر مسيحية ، ومعهم مصيادرهم الإسلامية !! (٩)

وسنفرد ، لقوله : بالوعد والوعيد مبحثا خاصا بي جدين الوعيد ،

اما قوله بالتكليف : فهو برى استحالة التكليف بما لا يطبيق ، لأن كلف غيره بما لا يقدر عليه صبيار ذلك ظلما في الشبيباهدا ، أوكذا في أحق الله تعبيالي الموصوف بالعدل فالعدل الالهي يقتضي التهكين من التكليف أصدافا لقوله

(٨) لويس جارديه ، وجورج فنواني - فلسيفة الفكر الديني بين
 الاسلام والمسيحية الترجمة العربية للدكتور صيحي الصالح ، والاب
 الدكتور فريد جبر ، ببيروت ، دار العلم للملايين ، الطبعة الاولى ،
 ١٩٦٧ م ، الجزء الأول ، ص ١٠ .
 (٩) الدكتور احمد صبيحي : علم الكلام ، جرا ، المعتولة ،
 ٥ ٨٨ – ص ٨٨ .

This file was downloaded from QuranicThought.com

تعالى : « لا يكف الله نفسب الا وسعها » (١٠) وقوله تعالى « رينيا لا تؤاخذنا أن نسينا أو اخطانا » (١١) .

وقد اجتمع عمرو بن عبيد مع الحارث بن مسمكين بمنى ، فقال ٩٠ \* مثلى ومثلك لا يجتمعان في هذا الموضع عيفترقان من غير مائدة ، مان شبئت غقل ، وإن شبئت غانا أقول ، قال له قل ، فقسال : هل تعلم أحدا أقبل للعذر من الله تعالى ، قال : لا ، قال : فهل تعلم عذرا أبين من عذر من قال : « لا القدر » غيما تعلم أنه لا يقدر عليه ، قال : لا قال : مَلْمَ لا يقبل من لا اقبل للعذر منه ، عذر من لا أبين من عذره ، مانقطع الحارث بن مسكين . (١٢) وروى الخطيب البغدادي عن معاذ بن معاذ قال : كنت جالسا عند عمرو بن عبيد فأناه رجل يقال له عثمان فقال : يا ابا عثمان تد سمعت والله اليوم الكفر ، فقال لا تعجل بالكفر ، ما يسهعت ، قال ا سمعت هشاما الاقوص يقول : أن ثبت يد أبي لهب » وقوله : « ذرني ومن خلفت وحيدد! » وقوله : « وسبأصليه سقر » إن هذا ليش في إم الكتاب !! ٨ مَها الكفر الا هذا يا أبا عثمان . مُسكت عمرو هُنيهة ثم اقبل على ( أي على معاذ بن معاذ ) فقال : والله لو كان القول كما يقول با كان على أبي لهب من لوم ، ولا على الوحيد من لوم !! (١٣) ، ويندو ان عمرا يريد تفسير هذه الآيات على نحسو لا يفيد الجبر ، ولا التكليف بما لا يطاق ، لانه يقول تفسيرا لقوله تعالى ( تبت يد ابي لهب ) « تبت يد من عمل بمثل ما عمل ابو لهب » (١٤) ؟ نهو يرى أن علم الله تعالى لا يضبطن المزء الى ارتكاب المعصية حتى يكون التكليف في حدود

(١٠) سورة البقرة آية ٢٨٦ .
 (١١) سورة البقرة آية ٢٨٦ .
 (١١) أبن عبد ربه : العقد الفريد ، ج ١ ، ض ١٩٦ .
 (١٢) الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ، ج ١٢ ، ١٧١ .
 (١٢) نفس المصدر : ض ١٧١ ، ص ١٧٢ .

ما يطيته الانسبان ويقدر عليه . غقد روى صحاحب الامالى ان ابن لهيعة اتى عمرو بن عبيد فى المحجد الحرام ... فقال له: يا ابا عثمان ما تقول فى قوله تعالى « ولن تستطيعوا ان تعدلوا بين النساء ولو حرصتم » فقال ( أى عمرو ) : ذلك فى حجبة القلوب التى لا يستطلعها العبد ولم يكلفها ، فأما العصدل بينهن فى القسمة من النفتة والكسوة ... فهو مطيق لذلك ، وقد كفه بقوله تعالى « فلا تميلو كل الميل » فيما تطيقون فهو مطيق لذلك ، وقد كفه بقوله تعالى « فلا تميلو كل الميل » فيما تطيقون لهيعة هذا والله هو الحق (١٥) . وهكذا يستدل عمرو بن عبيد على قوله لهيعة هذا والله هو الحق (١٥) . وهكذا يستدل عمرو بن عبيد على قوله فى التكليف بآيات القرآن الكريم ، بل انه يتأول هذه الآيات \_ طالما كانت تحتمل ذلك – حتى تستقيم مع ما يراه من التول بالتكليف بما يطاق .

واذا كان التكليف تكليفا بما يطاق ، أى بما يقدر عليه العبد ويستطيعه خاذا غقد شرط القدرة والاستطاعة سقط التكليف . ومن هنا يقول عمرو بن عبيد لمعاوية بن عمر الغلابى حينما دخل عليه وهو يحتضر : ان الله تعبدك فى حال الصحة بالعمل بجوارحك وقلبك ، ووضع عناك فى هذه الحالة عمل الجوارح ولم يكلفك الا العمل بقلبك فاعطه بقلبك ما يجب له عليك (11) [0]

## ثانيا : قوله بالوعد والوعيد :

يرى عمرو بن عبيد أن ألله تعالى وعد وأوعد ، وعد عباده الطائمين بالجنسة والثواب المقيم وتوعد العصاه بالثار والعقاب ، وهو لا يد منجز وعده ووعيده ، لانه خلف الوعد كذب وخلف الوعيد ظلم ، وكل هذا لا يستقيم وعدالته تعالى المطلقة ، فضالا عما يقتضيه من التنزيه عن الظلم والكذب .

(١٥) الشريف المرتضى: الأمالي ، جـ ( ٤٠) الشريف المرتضى: الأمالي ، جـ ( ١٨) الشريف (١٦)

وما يؤيد قوله بالوعد والوعيد ، ما زواه ابن قتيبة من انه الجتمع مع إلى بعمره بن العليلاء غقبال غمرو بن عبيد: ان الله تعالى وعد وعدا ؟ واوعد ابعبادا ؟ وانه منجز وعده ووعيدة م فقتال له ابو عمرو : انت أعجم ؟ لا اقول اعجم اللسبسان ؟ والكن العجم القلب ا اما تعلم ؟ وبجك ! إن العرب اتعد انجستان ؟ والكن العجم القلب ا اما تعلم ؟ الوعد مكرمة ؟ ثم انشيده: كله المسارة الوعد مكرمة ؟

واني وإن اوعدته او وعدته المخلف القادي ومنجر وعدى (١٧)

ويقال أن عمرو بن عبيد قال له شغلك الأعراب عن معرفة الصواب ، ان الله تعالى يتعسالى عن الخلف والشساعر يقول الشيء وخلافة فهلا قلت في انجساز الوعيد ما قاله الشاعر :

المريف الاباء والبيت أن أبا ثابت لمجتمع الرأى شريف الاباء والبيت لا يُخْلف الوعد والوعيد ولا يبيت من ثاره على فوت . مسكت أبو عمرو (١٨) فالشاعر قد يكذب ويصدق .

(١٧) ابن تتيبة : عيون الأخبار ، ج ٢ -، (لمن ١٤٢ ، ووردت هذه المناظرة في ميزان الاعتدال في نقد الرجال للذهبي ، ج ٢ ، ص ٢٧٨ -ص ٢٧٩ . ، وعند ابن حجر في لمسان الميزان ، لج ٥ ، ص ٢٧٩ . وتهذيب التهذيب . ج ١ ، ص ٧٠ - ص ٧١ . ؟ والخطيب البغدادى : تاريخ بغداد ، ح ١ ، ص ١٧٦ . كما وردت في المسادر الاعتزالية ماوردها القاضي عبد الجبار التظر طبقات المفتزلة ضمن كتساب منوردها القاضي عبد الجبار التظر طبقات المفتزلة ضمن كتساب فاوردها القاضي عبد الجبار التظر طبقات المفتزلة ضمن كتساب والأمل ، ص ٧٧ وقد وردت في المسادر الذكورة ، باختيلان في بعض والأمل ، ص ٧٧ وقد وردت في المسادر الذكورة ، باختيلان في بعض ورواية البيت :

وانی ان اوعدته او وعدته لاخلف ایعادی وانجز وعدی

(١٨) القاضى عبد الجبار: الجناز المتزلة ضمن كتاب المضرل الاعتزال وطبقات المعتزلة ص ٢٩٤

وقد الستدل عمرو بن غبيسد على قوله بالوعد والوعيد بآيات الوعد والوعيسد التي وردت في القرآن الكريم ، فيروى الذهبي أن عمرو بن عبيد قال : يؤتي بي يوم القيسامة ، فاقام بين يدى الله تحسالي ، فيقول لي : انت قلت : إن القسائل في النسائر ، فاقول انت قلته ، ثم اتلو هذه الآية : " ومن يتنل ،ؤمنا متعبدا فجزاؤه جهنم » ((١٩) ، كما يستدل بقوله تعالى : لأملان جهنم من الجنبة والناس الجمعين » (٢٠) فلا بد أن بملاها بالعصاة لانه أخرز عن ذلك ، ولا يجسوز الكذب عليه تعسالي لتترهه عن ذلك (٢٠)

وهكذا قرر عدرو إن عبيد احسكل الوعد والوعيد بدليل التقسل مشسلا جن هليل العتل عنفت صبك لعده اصلا الحم من اصول المفتزلة الكلامية ، وهو في اجتيقته تغلبيق العدالة الله الملقة والتي اثبتها من خلال قولة بنفي القدر وعدم اضاعة الشر اليه تعالى ، حتى تتقرر مُسَدَّولية الانسان عن معله ، ويتقرر مبدأ الثواب والعقاب في فيكون التكليف قائما على السم عقلية ونقلية ثابتة .

ونحن نري، (تسبيباتها في مذهبة الكلامي مامان القول بنفي القسدر وانبسات الوعسد والوعيسد ، كل ذلك يتسق مع نزعته المتلية ؛ والتي ادت الى القول بتنزيه الفعل الالهي عن الشر والفساد .

(١٩) سورة النسباء آية ٩٢ ، وانظر الذهبي : ميزان الاعتدال
 في نقد الرجال ، ج ٢ ، ص ٢٧٧ ، وانظر أيضا الخطيب البغدادي :
 تاريخ بغداد ، ج ١٢ ، ص ١٨٢ ، وانظر أيضا الخطيب البغدادي :
 (٢٦) ببورة هود -آية ١٩٢١ ، (٢٦)

(٢٦). القاضي عبد الجيار : طبقات المعتزلة ضمن كتاب غضب الاعتراب العترية ضمن كتاب غضب ل

تعالى عن مشابهة خلقه ، ومن هنا بنى المعتزلة بعامة القول بالتنزيه المطلق للذات الالهية ، وقاوموا المشبهة والمجسمة مقاومة لا هوادة فيها ...

وتذكر المصادر جميعها قول واصل بنفى الصفات ، وإن لم تورد لنا تقصيلا لقوله فى هذا الجانب ، فكما يبدو كان قوله فيها كما يقول الشهر ستامى قولا ظاهرا ، وكانت مقاله غير ناضجة ما لبنت ان نضجت بعد ذلك على يد شيوخ الاعتزال وذكرت المصادر (٢٢) متابعة عمرو بن عبيد لقول واصل بن عطباء فى مجال نفى الصفات أو التوحيد وأيضا لم تذكر لنا تقصيلات فى هذا المصدد ، ومن هنا نقرر أنه كان من نفاة المصفات أى من القائلين بالتنزيه بوجه عام ، فذلك ينسجم مع نزعته العقلبة ، ومع مواقفه من الشبهة والمجمعة والتى المحفا لها فيما سبق .

ثالثا : المزلة بين المزلتين :

بعدر هذا الاصلى من أهم الاصلول الكلامية في مذهب المعترلة ، ويعده معظم المؤرخين نقطة اليدء الرئيسية في تكوين المعترلة ، ومن ثم مسيونهم البه (٢٣)

ومع أهمية عسدًا الأصل الآلة يدور حول مسلمًا فقهر عق اخلاقية ، ليس لها القدر الكبير من الأهمية في مجال الاعتقاد ، فهر يدور حول تقويم الأيمان من جانب ، وبيسان موقف مرتكب الكبيرة من

(٢٢) ابن المرتضى : المنية والامل ، ص ٣ – ص ٤ ، والقاضى
 عبد الجبار : فرق وطبقات المعتزلة ، ص ١١ ، والبغدادى : الفرق
 عبد الفرق : ص ٩٨ ، والشهرستانى : الملل والنحل ، ج ١ ، ص ٢٦ ...

(٢٣) فيقال المنازلية تسبة الى قولهم بالمنزلة بين المنزلتين ، التظر البو طالب المكى : قوت القلوب ، جـ ١ ، ص ١٨٤ .

الايمان والكفر من جانب آخر ، ولذا مهو يتعرض لمنى : الايمان والكفر ، والنفاق ، والنسق ، والاحكام الصحادرة على هذه الاسماء ، ولهذا مهو جسمى باسم الاسماء والاحكام (٢٤) .

ويقدم لنا الفاضى عبد الجبار تعريفا لهذا الاصل بقوله : إن هذه العبارة ( أى المتزلة بين المتزلتين ) أنها تسبيعمل فى شىء بين شيئين ، ينحذب الى كل واحد منها يشبه ، هذا فى أصل اللغة ، أها. في اصطلاح المتكلمين : قهو العلم بأن لصلحب الكبيرة اسم بين الاسمين ، وحكم بين الحكرين (٢٥) .

ويجمع المؤركين على أن واصسل بن عطاء ، هو أول من قال بهذا الاسسل ، فهو الواضع الحقيقى له ، حاول من خلاله أن يتسدم حلا لمشسكلة مرتكب الكبيرة ، يستطيع به أن يقف موقفا وسطا من الطول الداروحة من الفرق الاخرى .

وكانت انطول المطروحة ... انذاك ... تتلخص في طول ثلاثة هي . الاول: قول الخوارج بكفر مرتكب الكُنِيرة .

والثاني : قول المرجثة بأن مرتكب الكبيرة مازال على الايمان .. والثالث : قول الحسن بأن مرتكب الكبيرة ) يوصف بكونه مثالقتها ؟ والى هذا الراي كان يذهب عمرو بن عبيد .

جاء واصل بن عطماء بقول يعد مم على نحو ما موقفا وسطا من هذه المواقف السابقة وهى قولة بأن مرتكب الكبيرة لا يكون مؤمنا ولا كافرا ولا منافقا ، بل فاسقا (٢٦) ، وهو اذ خرج من الدنيما من غير

۲٤) القاض عبد الجبار : شرح الاسسول الخمسية ، ص ١٣٧ ...
 (٢٥) نفس المبدر : ص ١٣٧ ، ص ١٩٧ .
 (٢٦) القاض عبد الجبار : شرح الاصبول الخمسة ، ص ١٢٧ ...
 ٣٦) ...

نوبة نهو من أهل النسار خلاد! نيها ، أذ ليس في الآخرة إلا فريقان : فريق في الجنسة ، وفريق في السعير ، لكنه يخفف عنه العسداب ، وتكون ذركته فوق دركة الكفار (٢٧) .

كان عبرو بن عبيد في أول أمره على مذعب الحسن البصرى فيها يقتلق بنفساق مرتكب الكبيرة ، غير أنه ترك مذهب الحسن البصرى ، وصيار إلى مذهب واصل بن غطاء ، وذلك بعد مناظرة تهت بيتهما التشع خلالها بمذهب واصل .

ومن المقيد أن نذكر هذه المناظرة (٢٨) ، ذلك لانها اشتهلت على الادلة التى استند عليها عمرو بن عبيد فى موقنه الاول من مركب الكيرة ، والتى قام واصل بن عطاء بتفنيدها والرد عليها ، وسوف الكيرة ، والتى قام واصل بن عطاء بتفنيدها والرد عليها ، وسوف الكيرة ، والتى قام واصل بن عطاء بتفنيدها والرد عليها ، وسوف الكيرة ، والتى قام واصل بن عطاء متفيدها والرد عليها ، وسوف الكيرة ، والتى قام واصل بن عطاء متفيدها والرد عليها ، وسوف الكيرة ، والتى قام واصل بن عطاء متفيدها والرد عليها ، وسوف منابعة كيف كان كلاهما متسكل الى أبعد الحدود ، بالاستدلال باكى القرآن الكريم، فى توضيح وجة نظره ، وهذا يدل دلالة قاطعة على مدى ما يتمتع به هذا الاصل من اصالة المسلامية أوجاعت عذه المناظرة على النحو التالى :

ة!!، واصـــل : لم قلت أن من إتهااكبيرة: إن إهل الصـــلاة ، استحق" النفاق .

يقال: عمروان القول إلله تيميسالي الماه والذين، يرجون المحسسينيات ،

(٢٧) الشهر ستاني ذالملل والنحل ؟ ج ١ ٢ ص ٦٨ ؟ والاسترايني : التصحير في الدين ؟ ص ٢٢ ؟ والبغيدادى : الترق بين الترق ؟ ص ٩٩ ص ٩٩ . (٢٨) أورد هذه المناظرة القاضى عبد الجبار : طبقات المعتولة ضمن كتساب فدسل الاعتزال وطبقات المعتزلة ؟ ص ٢٥ ؟ وقرق وطبقيات المعتزلة ؟ ص ٥٠ ص ٥٠ ؟ وابن المرتضى : المنيسه والامل ؟ ص ٢٢ – ص ٢٢ ؟ ص ٢٢ - ص ٣٦ ؟ والشريف المرتضى : الإسان ؟ ج ١ ؟ ص ١١٤ – ص ١١٢ .

م لم يأخذوا بأربعة شهداء ، فاجلدوهم ثمانين جلدة ، ولا تقبلوا لهم شهادة أبدا ، وأولئك هم الفاستون » (٢٩) ، ثم قال : ( أن المنافقين هم الفاستون ) (٣٠) فكان كل فاسق منافقا ، أذ كانت الف المعرفة ولامها موجودتين في الغاسق .

قال واصل : قد وجدت الله يقول : « ومن لم يحكم بما انزل الله كاولنك هم الظالمون » (٣١) ، واجمع اهل العلم على أن مساحب الكبرة استحق اسم ظالم ، كما استحق قاسق ، فالا كثرت مساحب الكبرة من أهل المسلاة ، لقول الله نعظى : « والكافرون هم الظالمون » (٣٢) كيا قال في القسانف « واولنك عم الغاسقون » (٣٣) .

فامسك عمرو ثم قال واصل :

يااباً عثمان ، أما أولى أن تستعمل في أسماء المحدثين من أمتنا ، ما أتفق عليه أهل الفرق من أهل القبلة ، أو بما اختلفوا فيه أ

**قال عمرو :** بل ما انفقوا عليه اولى .

فقال واصل السبب تجد اعلرا الفرق ، على اختلاعهم ، يسمون خساحب الكبيرة فاسلعا ، ويعتفعون غيما عدا ذلك من الاسلماء ، لان الخوارج تسمية مشركة فاسعا ، والشيعة تسميه فاسق نعمة ( يغنى الفارج تسمية مشركة فاسعا ، والحسن ( البصرى ) يسمية منافقاً الماسعا ا، والمرجلة تسميه مؤمنا فاسعا ، فاجتمعوا على تسميته بالفسق ، واختلفوا غيما عدا ذلك من أسماء ،

> (٢٩) سورة النور آية } . (٢٠) سورة النور آية } . (٣١) سورة المائدة آية } (٣٢) سورة البقرة آية } ٢٥ (٣٣) سورة النور آية } This file was downloaded from QuranicTho

مالواجب أن يسمى بالاسم الدى اتفق عليه ، وهو القسق ، لاتفاق المختلفين عليه ، ولا يسمى بما عدا ذلك من الاسماء التى اختلف فيها ، فيكون صححت الكبيرة غاستا ، ولا يتصال غيه انه مؤمن ، ولا منافق ولا مشرك ولا كافرا ، فهذا أشبه بأصحل الدين .

فقال عمرو : ما يبنى وبين الحق عداوة ، والتول تولك ، فيشهد على من حضر الى تارك المذهب الذى كنت آذهب اليه من نفاق صاحب الكبيرة من أهل الصلاة ، قائلا بقول أبى حذيفة فى ذلك ، وأنى تركت مذهب الحسن فى هذا الباب (٣٤) .

ويتضح لنا مما أوردناه في هذه المناظرة ، كيف أن عمرا وواصلا اعتمدا في ابراز ادلتهما على نوع من القياس المقلى المستمد من أيلت الترآن الكريم ، ومعرفتهما بأحكامه ، كما اعتمد واصل في اتنساع عمرا على استخدام الاجماع الذي هو دليل من ادلة الاحكام الشرعية ، كل هذا يشهد باصلاة قول واصل بالمتزلة بين المتزلتين نضللا عن الاستدلال على أن هذا الاصل أصل فقهى خاص .

غير أن الشريف المرتضى يرى أن استناد واصل على دليسل الإجماع في هذه المناظرة لا يقطع بصحة ما ذهب اليه حيث يتول : « إما ما الزمه واصل بن عطاء لعمرو بن عبيد أولا فسيديد لازم ، إما ما كلمه به ثانيا نغير واجب ، ولا لازم ، لان الاجمساع ولم يوجد في اما ما كلمه به ثانيا نغير واجب ، ولا لازم ، لان الاجمساع ولم يوجد في تسمية صححب الكبيرة بالنفاق ، وغير ذلك من الاسماء ، كما وجد في تسميته بالفسق ، نغير ممتنمع أن يسمى بذلك لدليل غير الاجماع ، ووجود الاجماع في الشيء وإن كان دليسلا على صحته ، غليس نقده

(٣٤) الشريف المرتضى : الامالي ؛ جـ ١١٤ من ١١٤ - ص: ١١٥] -:

دليلا على مساده ... وواصل انها الزم عبرا ان يعدل عن التسبية بالنفاق للاختلاف غيه ، ويقتصر على التسبية بالفصق للاتفاق عليه ، وهذا باطل ، ولو لزم ما ذكره للزمه ان يتال قد اتفق أهل الصللا على استحقاق صاحب الكبيرة من أهل القبلة الذم والعتاب ، ولم يتفتوا على استحقاق التخليد في العقاب ، أو نقول أنهم اجتمعوا على استحقاقه العقاب ولم يجمعوا على فعل المستحق به ، غيجب القول بما أنفتوا عليه ، ونفى ما اختلفوا فيه ، غاذا قيل استحقاقه للخلود أو فعل المستحق به من العقاب ، وان لم يجمعوا عليه فقد علم بدليل غير الاجماع .... فقيال له من ذلك فيما عول عليه مند علم بدليل غير الاجماع ... الاختالات في القول دليلا على وجاوب الامتناع ... » وهذا بنتض بمسائل كثيرة ذكرها يطول ... » (٣٥) .

ولا يتدح هذا الاعتراض الذي يتدمه الشريف المرتضى على الزام واصل لعمرو بن عبيسد ، في أنه انتتاع بتول واصل وصار مذهبا له ثم صار اسلا من أصول الاعتزال بعد ذلك .

وبهذا خالف كل من واصل وعمرو بن عبيد قول المرجئة في القول بايمان مرتكب الكبيرة ، وكانت نقطة خلافهما الرئيسية معهم تدور حول تعريف الايمان ، فبينها تذهب المرجئة الى أن الايمان هو التصديق بالقلب ، يراه واصل وعمرو أنه ليس مجرد التصديق بالتلب أو نطق اللسيان فقط ، وأنها لا بد أن تصدقه الجوارح بالعمل ، فالايمان عندهما اعتقاد وعمل ، فيراه واصل حضال خير أذا اجتمعت سمى المرء مؤمنا ، وهو اسم ، مدح ، والفاسق لم يستحق خصال الخير هذه ولا استحق اسم المدح ، فلا يسمى مؤمنا ، وليس

(٣٥) نفس المصدر : ص ١١٦ - ص ١١٧ .

هو بكافر ايضا لان الشبهادة وسسائر اعمال الخير موجودة فيه ولا وَجُه لانكارها ، فنساعل الكبيرة يشبه المؤمن في عقيب دنه ، ولا يشبهه في عمله ويشبهه الكافر في عمله ولا يشبهه في عقيب دنه ، فهنسنو في النزلة بين المتزلتين (٣٦) .

وقد أورد الشريف المرتضى في ربط الإيمان بالعمل أن والمسللا كان يتول : ( ه أراد الله من العبساد أن يعرفوه ، ثم يعلوا ثم يعلوا ثم بعملوا لا قال الله تعالى : لموسى : له المي أنا الله له ، غعرفه بنفسه ، ثم قال تعالى : « أخلع تعليك » ، غبعد أن عرفه تفسسه أمره بالعمل ، ثم قال تعالى : « أخلع تعليك » ، غبعد أن عرفه تفسسه أمرة بالعمل ، والدليل على ذلك ( أيضا ) قوله تعالى ? « والعصر أن الانسان لغى خسر ، الا الذين آمنوا » يعلى صندقوا ( وعملوا المسالحات وتواضوا بالحق ، وتواصوا بالصبر ) ، غطوا وعملوا أ. " ( (٣) .

الله ويبدو ان ربط الإيمان بالعمسل كان رايا عاما للمعسترلة فيما بعد ، غنرى القاضى غبد الجبار – من متاخرى المعتزلة – يرغض تسول الرجلة ، ويراه فاسسدا من جهلة اللغة والعقل فيتول : « عهو خطا عن طريق العربية لان التصديق، هو قول القسائل لمغيره صدقت ، مطا عن طريق العربية لان التصديق، هو قول القسائل لمغيره حدقت ، رهذا انها يتصدور بالاسسان دون القلب !! ، وبعد ظو كان ذلك كذلك لوجب فيمن لا يقر بالله تعالى ورسدوله ولا عمل بالجوارح إن يكون مرمنا ، بأن يكون قد صدق بقلبه ، وذلك خلف ق القول (٣٨) ،

(٣٦) الشهر ستانی : الملل والنحل ، ج ۱ ، ص ٦٢ . (٣٧) الشريف المرتضی : الامانی ، ج ۱ ، ص ١١٧ . (٣٨) القاضی عبد الجبار : شرح الأصسول الخمشية ، ص ٧٠٨ .

بها روى عن الرسسول صلى الله عليه وسلم مبتسول : « والمُشاهر عن

الرسسول صلى الله عليه وسلم انه قال فى الايمان : « انه اعتقساد وعمل » وانه قال : « لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن » وقال : « الايمان يضبع وسيعون بابا أعلاها شهادة أن لا اله الا الله ، وادناها اماطة الاذى عن الطريق » . على أننا نلاحظ أن هذا الفهم للايمان عند واصسل وعمرو بن أعبيد ، يتسق نماما مع مفهوم الايمان في القرآن الكريم ، حيث أن الآيات التي ذكرت الايمان كانت كثيرا ما نقرنه بالعمل الصالح (٢٩) .

وهكذا اختلف سعنى الايمان عند واصل وعمرو عنه عند المرجنة التي ترى انه لا يضر مع الايمان معصية ، كما لا ينفع مع الكفر طاعة ، نيمكن أن يكون المرء متدينا مع كونه أحيسانا غاسقا شريرا ، وهذا موقف يتنافى مع الاخلاق ، ويأباه فهم واصل وعمرو للايمان ، والذي لا يتم بدون عمل ، ومن ثم الزم ما يتنضيه الايمان اجتناب الكبسائر ، على

(٢٩) من أمثلة هذه الآيات أفظر سورة الملدة ٩٣ ، وسورة الانعام آية ٨٢ ، وسورة الاعراف آية ٢٢ ، وسورة الانتال آيات : (١ ، ٧٢ ، ٧٥ ، وسورة يونس :آيات ٢ ، ٩ ، ٢٣ ، وسورة هود آية ٢٣ ، وسورة الرعد ٢٨ ، ٢٩ ، وسورة أيراهيم آيات : ٣٢ ٢٢ ، وسورة الكهن آيات : ٣٠ ، ٢٩ ، وسورة أيراهيم آيات : ٣٢ ٢٢ ، وسورة الكهن آيات : ٣٠ ، ٢٢ ، وسورة الجائية آية ٢٠ ، ١٩ وسورة الشورى آيات : ٣ ، ٢ ، ٢٦ ، وسورة الجائية آية ٢٠ ، وسورة الشورى آيات : ٣٠ ، ٢٢ ، وسورة التين آية ٣ ، وسورة العصر آية ٣ ، كما نجسد الكفر مقترنا دائما بالضلال والظلم والكذب ، العصر آية ٣ ، كما نجسد الكفر مقترنا دائما بالضلال والظلم والكذب ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ١٠ ، وسورة التين آية ٣ ، وسورة الغر على سبيل المثال : سرورة النساء آيات : ١٢٧ ، ٢٨ ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ١٠ ، وسورة النيات : ١٦٨ ، ٢٨ ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ١٠ ، وسورة النساء آيات : ١٢٨ ، ٢٨ ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ١٠ ، وسورة النساء آيات : ١٢٨ ، ٢٨ ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ١٠ ، وسورة النساء آيات : ١٢٨ ، ٢٨ ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ١٠ ، وسورة النساء آيات : ١٢٨ ، ٢٨ ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ١٠ ، وسورة النساء آيات : ١٢٨ ، ٢٨ ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ١٠ ، وسورة النساء آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ٢٢ ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ١٠ ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٨ ، ٢٠ ، ٢٨ ، وسورة المائدة آيات : ١٠ ، ٢٢ ، ١٠٠ ، ١٠ ، وسورة الكبن أية ٢٠ ، ٢٨ ، وسورة المائدة آيات : ٢٠ ، ٢٢ ، ١٠٠ ، ١٠ ، وسورة الكبن ، ٢٨ ، ٢٠ ، ٢٨ ،

أن ذلك لا يكفى لكن يكون المرء مؤمنسساً أنما لابد من آداء الطسساعات. وفعل الخيرات .

واذا كان الايمان عتيدة وعمل ، وهو لا ينفصل عن العمل الصالح ، مان الايمان يزيد وينقص ، ما امكن أن تكون في الاعمال زيادة ونقصان ، وهكذا تتفاوت درجات المؤمنين بتفاوت أعمالهم الصائحة ، وهذا ما دلنا عليه الترآن الكريم في توله تعالى : « ليزدادوا أيمانا مع أيمانهم » (. ؟) ، وقوله تعالى : « ويزداد الذين آمنوا أيمانا » (١ ؟) .

وعلى هذا تكون أركان الإيمان كما رآها واصل وواغقه عمرو هى : الاعتقاد والقول ؛ والعمل ، ومرتكب الكبيرة فقد ركنا من أركان الإيمان هذه وهى ركن العمل ؛ فلا يكون مؤمنا (٤٢) .

وهكذا خالف واصل وعمرو المرجئة خلامًا تاما نيما يتعلق بمعنى الإسان ، ولقد ناظر المرجئسة في هذا المسدد مناظرات متعددة منها : ما فكره القاضى عبد الجبسار من أن واصلا بعث حفص بن سالم الى خراسان لمناظرة الجبم بن صفوان الذى كان يتول برأى المرجئسة في الايمان ، فيقول القاضى عبد الجبار أن واصلا بن عطاء لقن حفص بن سسالم مسأتين : « أحدهما : سله عن الايمان ، خصلة واحدة أم خصصال ؟ ، مان قال : بل خصلة واحدة ، وهى المعرفة ، ام خصاب لا : من أصاب الايمان كله ، ماذا قال نعم ، نقل له : من أخطاها أصاب الكثر كله ، ماذا قال نعم ، قال نعم ، نقل له : من أخطاها أصاب الكثر كله ، ماذا قال نعم ،

- (.)) سورة الفتح : آية } .
- (١) سورة المدئر : آية ٣٢ .

(٢) الدكتور احدد صبحى : في علم الكلام « دراسية فلسفية لاراء الفرق الاسيلامية في اصول الدين ، ج ١ ، المعتزلة ، ص ١٦٣ .

ولا بد ( أن يتول ذلك ) غقسل له : فبجب أن يكون اليهودي تصرانيا ». والنصراني مجوسيا !!

والمسألة الثانية : قال ( أي واصل ) قل له ( أي للجهم ) حدثني عمن رأى السماء بخرستان قعام أنها مصلوعة ولها صلاح ، أهو مؤمن ؟ قاذا قال : نعم ، نقسل له : قان هو صلار إلى البصرة ، قرأى السماء فيها فشيك هل لها صلاح ؟ ، أشكه في ذلك كمر ، فاذا قال نعم ، فانقض عليه أن الإيمان خصلة واحدة . » (٢٢) .

كما دارت بين عمرو بن عبيد والامام أبى حليلة الذى يبدو أنه كان على شيء من الارجاء مناظرات حول الإيمان .

فقد روى القاضى عبد الجبار أنه ذكر أن أبا حنيفة سسسال عمرا عن الايمان ، فقال عمرو : هو فعل جميع ما افترض الله على عباده ، وترك جميع ما نهى عنه . فقسال أبو حنيفة : ففى وجهك ياأبا عثمان أيمان ، وفى يدك أيمان !! ، فسكت عمرو عنه ، وبعث بمن بكنه على جواب مسألته ، فقال له : ما التقوى عندك يا أبا حنيفسة ؟ ، فقال : أتق جميع ما فهى الله عنه ! ، فقسال : ففى وجهك تقوى ، وفى رجليك تقوى !! . (})

واذا كان عبرو وواصل قد اختلفا مع المرجئية حول الإيمان ؛ ومن ثم مرتكب الكبيرة ؛ فانهما أيضبا اختلفا مع الخوارج في تكفي

(٢٦) القاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ضمن كتاب فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ص ٢٤١ .

(33) القاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ضمن كتاب غضل.
 الاعتزال وطبقات المعتزلة ص ٢٥٠ ، ص ٢٥٣ .

مرتكب الكبيرة (٥٤) ، غير أن بعض المررخين من أهل المسحنة والجهاعة برون أنهما انتربا من تول الخوارج وأن لم يصرحا بذلك نيتول البغدادى : ا أن واصللا وعمرا والمتسا الخوارج في تأييد عتساب صاحب الكبيرة في النسار مع تولهما بأنه موحد ، وليس بمشرك ، ولا كافر ، ولهذا في النسار مع تولهما بأنه موحد ، وليس بمشرك ، ولا كافر ، ولهذا تيل للمعتزلة : أنهم مخانيث الخوارج !! ، لان الخوارج اسا راوا لاهل الذبوب الخلود في النسار سموهم كفرة وحاربوهم ، والمستزلة رات لهم الذلوب الخلود في النسار معوهم كفرة وحاربوهم ، والمستزلة رات لهم الخلود في النسسار ، ولم تجسر على تسميتهم كفرة ولا جسرت على الخلود في النسسار ، فضللا عن تتال جمهور مخالفيهم » (٢) .

وفي الحقيقة إن القول بتخايد مرتكب الكبيرة في النسار إذا مات عن غير نوبة قول يتسقى مع قول واحسسل وعمرو بن حبيد في أن الايمان اعتقاد وعمل .

(٥٤) وبيدو أن خلامهما مع الخوارج راجع إلى تعريفهما للكفر ، والذي يورده المتاضي عبد الجبار منسوبا الى المعتزلة بوجه عام ، منتول أن الكفر في أحسل اللغة أنها هو المنتر والتغطية ومنه سمى الليل كانرا لما ممتر ضموء الشمس ... اما اصطلاحا فهو المسم بالشرع لمن يستحق العقاب العظيم ، ويختص بأحكام مخصوسات تحو : المنع من المناكحة ، والموارثة والدنين في متسابر المسلمين ، وله شسبه بالاصل ( أي بالخسة ) عان من هذا حاله مسسار كأنه جحد نعم الله نعالى وأنكرها ورام سترها ، وإذا ثبت هذا ، ومعلوم أن صحاحب الكبيرة من لا يستحق العقاب ، ولا تجرى عليه هذه الاحكام . علم بجز أن يسمى كافرا ( أنظر نفصيلا : القاضي عبد انجبار : التاضي عبد الجبار ، شرح الاصول الخيسة ، ص ٧٠١ ، ص ٧١٣ ) ، كيا لا بمسح أبضا أن يسبعي كالدر تعمة على ما ذعبت بعض مرق الخوارج • حيث أن هذا اللفظ نقرض أنقول بأنه شمساكر نعم الله ، ومعنى القول شمسلكر نعم الله ، معترف بنعم الله تعالى ومعظم له ، فتتيغنك عو انه لا يعترف بنعم الله نمالي ولا يمظيه عليها ، ولا شببك في كفر من جذا حمَّه ، نكبف يطلق هذا الابسم على الفاسق . ( أنظر : التاضي عبد الجبار : شرح الاصول الخمسة ، من ٧١٢ ) .

(٢٦) البغدادي : الفرق بنين الفرق ، ص ١٨ --- ص ١٩ .

وعالب الظن أن القول بتخليد مرتكب الكبيرة في النسار إذا مات عن غير توبة قول استئدا فيه على احاديث نبوية ، تبدو في جملتها أنها احاديث آحاد ، وقد أورد القاضي عبد الجبار بعضا منها (٧) .

والواقع ان الذى دفع بالمؤرخين ... كالبغدادى وغيره ... بثل هذا التول أى القول بأن المعتزلة مخاتيت الخوارج ، هو ما سبق أن ذكرناه من أن الخسلاف حول مرتكب الكبيرة هو مستلة شرعبة . نعلم سمعا وعقلا ، وكان من المكن أن نظل هكذا ، فتكون مجسرد خلاف نقبى ، غير أنها ارتبطت بالظروف السياسسية التى وقعت فى مستر للاسلام ، ويبدو أن الخوارج كانت من أول الفرق التى ربطت بينها وبين السياسة ، فتعدى حكميم الفقنى على مرتكب الكبيرة الى احسدار أحكام تجاه الحكام والخلفاء ، فنظروا إلى يعسيم على انهم مرتكبو كبسائر ، وصفوهم ، بالكفر ، ومن ثم انتهوا إلى خرورة الخروج عليهم ، فتكنيم أرادوا أن ببرروا خروجهم على الحكام بناء على مبادى، شرعيسة .

واذا كان واصل وعمرو تد خالفا رأى المرجئية والخوارج فقد خالفا أيضا رأى الحسن البصرى الذي كان يذهب الى القول بنفساق مرتكب الكبيرة .

(٢٧) من هذه الاحاديث توله (حملى الله عليه وسلم) : « أول تلاثة بدخلون النسار أمير مسلط ، وذو ثروة من مال لا يؤدى حتوق الله ، ونتير غاجر » ، وقوله (صلى الله عليه وسلم) : « أيلكم والزنا قان نيه سسوء الحسساب ، وسخط الرحين ،وظود النار » ، وقوله (صلى الله عليه وسلم) : « من انتسب الى غير أبيه قالجنسة عليه حرام » وعن أبى بكر أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال : أن الله تعالى حرم الجنسة على كل جسد غذى بحرام » ، وقوله (صلى الله من خردل من كبر » وقوله ( ملى الله عليه وسلم) : « خسسسة من خردل من كبر » وقوله ( ملى الله عليه وسلم) : « خسسسة لا يدخلون الجنسة : مشرك وكافر ، وعاق ، ومنافق ، ومدهن خمر » .

وقد أورد لنا القاضى عبد الجبار مناظرة لعمرو بن عبيد مع المحسن البصرى ، يستدل فيها على القول بنسق مرتكب الكبيرة ، وأنه في متزلة بين منزلتي الايمان والكفر وجاعت هذه المناظرة على النحو التالي :

قال عمرو : افتقول أن كل نفاق كفر .

قال الحسن : نعم .

لقال عمرو : أفتقول أن كل فسبق نفاق .

قال الحسن نعم 🔃

قال عمرو : فيجب في كل غسق أن يكون كقسرا ، وذلك ما لم يقل به أحد !! (٨) .

وقد احتج الحسن البصري على ،ذهبه بأدلة منها :

الأول : هو أن الفاسق يستحق الذم واللمن ، كالمنافق سسواء مسسواء ، فلا يمنع أجراء هذا الأسم عليه ، فيكون كل فأسق منافقاً .

الثانى : أننا علمنا بأن مرتكب الكبيرة بارتكابه كبيرته قد حدث في اعتقاده خلل وأنه إذا أظهر الاسسلام بذلك عن ظهر قلبه ، لا أنه قد أنطوى عليه غيكون على ذلك مناغقا ، لانه يظهر ما لا يبطن . الثالث : هو قوله تعالى : « أن المنافقين هم الفاسقون » (٤٩) .

وقد غند القاضى عبد الجبار هذه الادلة معبرا عن وجة نظر المعتزلة بوجه عام ، غرد على الدليل الأول بقوله : ليس يجب اذا شسطرك الفاسق المنافق في استحقاق الذم ، أن يشسطركه في الاسم ، غمعلوم آنه يشسطرك الكافر في ذلك ، ثم لا يسمى كافرا ، وكذلك فهو لا يستحق الذم والعقصاب على الحد الذي يستحقه المنسافق ، كما أن المنسطق

(٨) القاضى عبد الجبار : شرح الاصول الخمسة ، ص ٧١٤ .
 (٢٩) سورة التوبة آية ٦٧ .

يستحق اجراء احكام الكفرة عليه ، اذا علم نفاقه ، وليس كذلك صحاحب الكبيرة فكيف بتساويان ويكون كل فاسق منافقا ؟

كما اعترض قول الحسن فى دليله الثانى بأن مرتكب الكبيرة لو كان معتدا بالله تعالى والثواب والعقاب ، لكان ذلك الاعتقاد مانعا له من ارتكاب الكبيرة قائلا : أن هذا الوجه غاسد ، لأنه ليس يجب غيمن اعتدد الله تعالى بصفاته وعدله وحكمته ، واعتقد صدقه فى وعده ووعيده أن يكون ممنوعا من ارتكاب الكبيرة ؟ كيف ؟ ولو كان لخرج عن كونه مكافا ، لان حاله سوف يكون حال المجا المكره ، غلا يستحق المدح والندم والثواب والعقاب (٥٠) .

كما رد على استدلال الحسن بقوله تعلى : « أن المنافقين عم الفاسقون » بقوله أن الاستدلال بهذه الآية لا يدل على موضع الخلاف ، وأكثر ما في هذه الآية أن المنافق فاسق فمن أبن أن الفاسق منافق لا ، وفيه وقع الفراع .

وقد أدت مخالفة واصسل وعمرو بن عبيد لكل من : المرجئة ، والخوارج ، والحسن البصرى بالبعض الى القسول بأن المعتزلة قد خرجت عن الاجمساع ، وكان من أول من ذهب الى ذلك ابن الراوندى وتابعه معظم كتساب أهل السسنة والجماعة (٥١) .

غير أن الخياط منذ هذا القول مبينا أن قول واصل بن غطاء وعمرو ابن عبيد بالمتزلة بين المتزلتين قول له ما يؤيده من الادلة النظية والمقلية ، مُضالا عن أنه قائم على اجتماع علماء الامة غير ما يزعم

(٥٠) القاضى عبد الجبار : شرح الاسبول الخسبة ، ص
 ٧١٦ -- ٧١٦ ١٦٧ -- ١٦٧ (٥١) الخياط : الانتصبار والرد على ابن الراوندى ، ص ١٦٧ حمار

المخالفون - لان واصل أحد بها أجمعوا عليه وترك ما اختلفوا عبه . مُبتول : " مُكيف يكون وأصل بن عطاء رحمه الله ، والمعتزلة ، قد حرجت عن الاجماع بقولهم بالمتزلة بين المتزلتين ؟ ، وعل يكون تولى اوضبحصوابا وأصبح معنى من قول المعتزلة بالمتزلة بين المتزانتين ٤ ، وار كان شيء من الدين يعلم صسوابه باضطرار لعلم تول المعتزلة بالمتزلة بين المتزلتين باضطرار ، نم يقال لصاحب الكتاب ( يتصد ابن الراوندي في كتسابه ( نضيحة المعتزلة ) خبرتا على المدعى على المعتز!ة الخروج عن الاجماع ، من هم بن الامة \$ قان قال : « المرجئة » نقول ذلك ، قبل له : فللمعتزلة أن تدعى على المرجئة الخروج من الاجماع مثل ما ادعته المرجئية على المعتزلة ، وهي أنها تقول لها : قد أجمعت الابة كلها سسواكم على أن تولكم أن صاحب الكبيرة مؤمن باطل "كذلك أن كان الدعى على المعترلة الخروج من الاجمساع خارجيا " قبل له . "تد أخبعت الأبة سواكم على أن تولكم أن صاحب الكمرة كافر ، وكذلك أن كان المدعى ذلك على المعتزلة من استحاب الحسن ، قول له 1 أن الامة بأسرها بمسواكم مصعة على أن تولكم 1 إن مساحب الكاسير، منافق ، باطل ، وايس يحتج بتبيذه الحجية الإجاهل ٢ ٢٥٢.

رصدرة التسول أن واحسل بن عطساء وعمرو بن عبيد أرادا عبها يبدو مرتفا وسطا بين المذاهب المختلفة ، وثايًا عن الخسلامات المذهبية ف مسسالة تتعلق بالفته وأن اتصلت بالسياسة ، فلخذا بما انفتت عليه المذاهب ، وهجرا ما اختلفت فيه ، وجاء رايهما في الحقيقة اقرب الى راى انخوارج من جانب والى راى الحسن من جانب آخر ، ولكن اليون شاسع بينهما وبين المرجلة .

٥٢١) الخياط : الانتصار والرد على ابن الراوندى ، ص

رابعا : الامر بالمعروف والنهى عن المنكر :

عنى الاسلام عناية خاصة يحملية المجتمع الاسلامي وسيانته ، لكى يحقق المجتمع الامثل ، ولقد استطاع الاسلام – بحق – ان يحقق ذلك بفضل تعاليمه التي استطاعت ان تخلق نوعا فريدا من الافراد يتمتعون بمستوى نادر من الضمير والوعى -

على أن الأسسلام لحرصه الشديد على تحقيق المجتمع الإمثل ، لم يكتف بالاعتماد على شمائر الإفراد وتواياهم الحسمة ، بل أضاف الى ذلك مددا آخر بضمن أثامة تواعد الدين ، ويضمن ما قد يصيب ضميره من ضعف يلحقه أحياتا ، متتعطل فيه الرقابة على نفسمه ، ذلك هو مداً الإمر بالمعروف والنهى عن المتكر .

وهو مبدأ يكاد يكون وجوبه امرا مسلما به لدى المسلمين جميعا ، ويلخصه الجماد فى سبيل الله ، والتلمة احكامه فى كل من خالفة فى أوامره وتواهيسمية م

. ووجوب الامر بالمعروف والنهى عن المنكر واقع ـ فيها بقسول القاضى عبد الجبار ـ بثلاثة أدلة : الكتاب ، والمسنة ، والاجماع . أما من جهسة الكتاب غقوله تعالى « كنتم خير أمة أخرجت النساس ، دأمرون بالمعروف وتتهون عن المنكر » (٥٣) ، غالة مدهنا على ذلك لاته من الافعال الحسنة الواجيسة ، وأما المسنة غقول الرسول صلى الله عليه وسلم « ليس لعين أن ترى الله يعمى ، غنطرف حتى تغير أو تنتقل » ، وأما الاجماع غيقرر لا خلاف غيه (٥٤) .

(٥٣) سورة آل عبران آية ١٨٠ وانظر سيسورة لقيران
 آية ١٧٠ .
 (٤٥) القاضى عبد الجبار ٦ شرح الاصبول الخيسة ، ص ١٤٢ ،
 وانظار أيضا ص ١٤٧ .

(م 11 - عبرو )

ريعد هذا المدأ ببدأ اخلاقيا وسياسيا في آن واحد ، ذلك لانه لا يتعلق بالموعظة الحسنة والدفع بالتي هي أحسن في مجال الاخلاق الفردية أو الاجتماعية قحصب ، وأنها هو أيضا متصال بالسياسة سواء أكان ذلك في جانبها النظرى أو المملى ، ذلك لانه متعلق ... على تحو ما ... بنظرية الاسالم في الحاكم ، ومتاومة طفأة الحكام وزجرهم ، نقتد تهيز الفكر السياسى في الاسالم بارتباطه ارتباطا كليا بالاخلاق ، كما ارتبطت الاخلاق بالدين ... فليس هناك علم اقرب الى الدين من الاخلاق ... وأصبح الدين والاخلاق والسياسة وحدة متكاملة في عصور الاصلام الاولى ، فكانت أتوال الرسول صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدين والصحابة رضوان الله عايهم في معظمها توجه الحياة الاسلامية بوجه عام في جوانبها الاخلاقية والاعتصادية والسياسية ، نضلا عن أنها كانت ذات صبغة دينية واضحة .

ويمكن القول بأن انصبال الاخلاق بالسياسة من جهسة وانصالهما بالدين من جهسة أخرى ميزة تميز بها الاسببلام ، إذا ما قارنا فلك بها درج عليسه المتكرون الغسرييون من الفصيبل بين الدين والاخسلاق والسياسة (٥٥) .

(٥٥) فمكيا فيللى : ( ١٦٦٩ - ١٥٢٧ م ) يرى أن فسسساد السياسة وتدهور العمل السسياسى أنما يرجع في الدرجة الأولى الى تدخل الأخلاق ومعاييرها المروضة ، والى الضغط المستمر الذى تمارسه الكنيسة ورجال أندين على مجريات الأمور المسياسية ، ولهذا دعا الى اتصاء الأخلاق والدين عن الدائرة السياسية ، كذلك توماس هوفز ( ١٥٨ - ١٦٧٩ م ) ، يرى أيضا ضرورة استبعاد الكنيسة عن مجريات الأمور السياسية ، بل قرر أن الكنيسة لا بد أن تخضع لملطان الدولة لانه ليس هناك الا سلطة واحسدة هى سلطة الدولة ( أنظر : دكتور محمد جلال شرف ، ودكتور على عبد المعلى : المكر السياسى في الاسلام ، شخصيات ومذاهب ، دار الجامعات المرية ، الاسكندرية ، ١٩٧٨ م ، ص ٢٠ - ص ٢١ هامش ) .

وين عنا ارتبط يبدأ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بحسبانه يبدأ دينيا مقررا وجوبه سيمعا وعقلا ، بالاخلاق من جانب والسسياسة بن جانب آخسن (10

ولقد مارس عمرو بن عبيد هذا المبدأ في جانبسته الأخلاقي والسياسي ، غبرز دوره مفكرا أخلاتيا يدعو إلى قدم الأخلاق وإلى التمسسك بها ، كما برز دوره مفكرا سياسسيا له في قضاية السياسة فلمنفة ونمط من تتساط التفكير ، فلم يتف عند حد الفلسفة النظرية بل تعدى ذلك إلى الاشتغال والاهتمام بقضايا النطبيق .

ويمكن القول بأن عمرو بن عبيد قد توسع في تطبيق هذا المبدا توسعا كبيرا ، وكانت أقواله هي الاسساس الذي صبغ به هذا المبدأ فيصبح بعده أسسلا من أصول المعتزلة .

 (١): الجانب الاخلاقي للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عند عمرو بن عبيد :

يعد عمرو بن عبيدا قدوة في مجسال الاخلاق الفردية – كما بينا عند تناولنا لاخلاقه – فكان يتمتع بقيم اخلاقية رفيعة ، كما كان داعية في مجسال الاخلاق ، وشسان الداعية أن يكون قدوة ومثالا يحتذى به حتى بصدق قوله .

وتعدت دعوته فى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر من مجـــال الجمهور الى مجـال الحكام لنشر العــدل والمساواة بين الناس ماتصلت الاخلاق بالسياسة ، فكثيرا ما كان بعظ الخلينة المنصـور ، بل كان شــديدا فى وعظه له ، وكثيرا ما كان يدور وعظه له على نشر العدل ورابع الظلم عن جمهور المسلمين ، فيزوى الشريف المرتشى فى وصفه لمتابلة لعمرو مع ابى جعفر المنصـور ــ ان ابا جعفر قال : يا أبا عثمان عظانا ، فقـال (أى عمرو بن عبيـد ) : اعوذ بالله السميع العليم ،

بسم الله الرحمن الرحيم « والفجر وليالى عشر والشفع والوتر - والذيل اذا يسر ... ومر فيها التي آخرها ، وقال : إن ربك باأبا جعفر لبالمرصاد ، قال : ( أى الراوى ) فيكي المنصبور بكاء شبيديدا ، كانه لم يسمع تلك الآيات (لا تلك السماعة ، ثم قال ( أي المنصور ) : زدني ، نقال . ان الله أعطاك الدنيسا بأسرها فاشتر تفسسك منه ببعضها ، وأعلم أن هذا الأمر الذي مستان اليك ، الما كان في يد من كان قبلك ، ثم المضي اليك ، وكذلك يخرج ملك الى من هو بعسدك ، والى احذرك ليلة بمخض صبيحتها عن يوم القيامة ، قال ( أي الراوي ) نبكى اشد من بكائه الأول ... وفي رواية الحرى : الله ( أي أعمرو ) لما التنهي الي آخر المسورة ، قال بالمير المؤمنين أن ربك لبالمرجسات لن عمل مثل عطهم، ﴾ أن ينزل به ما نزل بهم ، غابق الله ، خان من وراء بابك تيرانه تأجج من الجور ، ما يعمل بكتاب إنش ، ولا بسبسنة رسوله ، غقال : يا إيا عثمان : إذا لنكتب لهم في الطوامير ( صحائف الورق ) المامرهم بالحمل بالكتاب > مان لم يفعلوا فما عسى أن فصفع > فقال له: :- بمثل اذن: الفارة يجزيك عن الطوامير الله ، اتكتب اليهم في حاجة نفسك فينقذونها ، وتكتب أليهم في حاجة الله ملا ينقذونها والله لو لم ترضى بن عمالك الا رضى الله أذا لتقرب أليك من لا نية له نيه # (٥٦) .

(٥٦) الشريف المرتضى : الإمالى ، ج ١ ، ص ١٢١ ، ونجـد هذه الرواية بتهامها عند الخطيب البغدادى فى تاريخ بفـداد ، ج ١٢ ، ص ١٢٧ ، ص ١٦٨ ، ويبـدوا أنه نظها عن الشريف المرتضى ، كما يبدو أن الشريف المرتضى نقلها عن القاضى عبد الجبـار أنظر فضـل الاعترال وطبقات المعتزلة ، ص ٢٤٦ – ص ٢٤٩ ، ونجـدها عند الحضرى الذى يعلق على هذه الرواية بقوله : أن مثل هذا روى لابن السماك مع الرشسيد ( وابن السماك من زهاد المعتزلة ، وكان عظيم القدر فى الزهد ، ومن قوله فى الزهد : « من جرعته الدنيـا حلاوتها

- 170 -

وعكذا يتبين لذا شدة موعظته مع الخليفة المنصبور ، وقوه تأثيره ، مما يجعسل المنصبور – مع كونه خليفية للمسلمين ، ومع شدة بأسبه – يبكى من تأثير الموعظة ، الى درجة ان يخلع خاتمه نيما يروى ابن غتيبة الذى يتول ان المنصبور قال لعمرو : فما اصنع !! ، نيما يروى ابن غتيبة الذى يتول ان المنصبور قال لعمرو : فما اصنع !! ، وقد قلت لك خاتمى ( أى خاتم ملكى ) فى يدك ، فقسال : واصحابك ماكتنى ، غير أن عمرا يرد عليه قائلا : ادعنا بعدلك تسبح انفسيا بعونك ، بيابك الف مظلمة أردد منها شيئا نعلم انك صادق !! (٧ه)

وكم كان عمرو بن عبيد متمتعا بشجاعة ادبية نادرة ، وهو يتوم بالإمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، غيروى ابن عبد ربه ان عمرا دخل على المتصبور وعنده ابنه المهدى ، غتسال ابو جعفر ، هذا لبنى المهدى ابن امير المؤمنين وولى عهد المسلمين ورجائى أن تدعو له ، فقال : با ابير المؤمنين ، ازاك قد رضيت له امورا يضببسير الأسا والمت عنه مشغولا ، (٥٨).

كها يذكر ابن تقتيبـــة متدار ما كان يتمتع به عمرو بن عبيد من تسجاعة الدبيـــة وجراة نادرة في الامر بالمعروف والنهى عن المنــكر ، فذكر أن الربيع ( حاجب المنصور ) قال لعمر بن عبيد : غمت امير

لميله اليها ، جرعته الآخرة مرارتها لتجافيه عنها » . انظر ابن العماد : شذرات الذهب ، ج ۱ ، ص ۳۰۳ ۱ ، كما يعلق على قول عمرو بن عبيد : \* لو كان هذا الامر باقيا لاهد تبلك ما وصال اليك بقوله : ان هذا للقول كقول ابن الرومي :

لعمرك ما الدنيما بدار اقامهم

اذا زال عن عين البصمي عظماؤها

وكيف بتسمساء الغاس غيها وانهممسا

ينال بأسبعاب التنساء يقبلاها

(٥٧) ابن عقيبة : عيون الاخبار ، جـ ٢ ، ص ٣٣٧ .

المؤمنين !! ( وذلك نتيجة لتأثير مواعظه غيه ) ، مرد عمرو قائلا :-• ان هذا ( يتصد الربيع ) صحبك عشرين سسنة ، لم ير عليه ان: يتصحك يوما واحدا ، وما عمل من وراء بابك بشيء من كتــاب الله وســـنة. نبيه (٥٩) . وذكر الشريف المرتضى أيضما أن ابن مجالد قال لعمرو أبن عبيسد في مجلس الظيفة المنصسور : رفقا بأمم المؤمنين فقد اتعبته منذ اليوم ، مقسال له : بمثلك خسماع الابر ، وانتشر لا إيالك ، وماذا خفت على المر المؤمنين أن بكي من خشبية الله ، وفي رواية الحرى ، ان سليمان بن مجالد لما تال ذلك ، رمع عمرو راسسه نقال له : من انت ؟! ٤ غشال أبو جعفر ! أولا تعرفه يا أبا عثيان ؟! ٤ قال ! لا ، ولا أبالي أن أعرفه ، مقال له : هذا أخوك سليمان بن مجالد ، متال : هذا لخو الشيطان !! ، وبلك يا ابن بجالد ، خزنت تصيحتك عن أسير المؤمنيين ، ثم أردت أن تحسيسول بينسبيه وبين من أراد الله ٢ يا أسر المؤمنين : أن هؤلاء اتخذوك سلما لشسهواتهم ، مأنت كالآخذ بالقرنيين ، وغيرك يطب ، ناتق الله ، مانك بيت وحدك ، وبحاسب وحدك ، ويبعوث وحدك ، وإن يغنى عنك هؤلاء من ربك شبيئا . » (٦٠)

وهكذا كان عبرو بن عبيد شسديدا في الأبر بالمعروف والذبى عن المتكر مع الحكام ، لم يغره المال أو المتصب ، نكم أغراه المتصسور بالمال ، ولكنه أبى أن يستجيب لاغراء المسال ، نكان أبره بالمعروف ونهيه عن المتكر ، خالصا لوجه الله تعالى ، لاقلية قواعد الدين وأحكامه ، نقد ذكر الشريف المرتضى ، وابن خلكان ، أن الخليفة المتصور أبر لعبرو بن عبيد بسستة آلاف درهم ، نتال له : لا حاجة لى نيها ، قال : والله لتأخذتها فتال عبرو والله لا آخذها ، وكان المهدى

- ۱۲۱ الشريف المرتضى : الامالى ، ج ۱ ، ص ۱۲۱ .
- (٥٩) ابن قتيبة : عيون الاخبار ، ج ٢ ، ص ٣٣٧ .

ولد المندسور حاضرا ، مقال : يحلف امير المؤمنين ونحلف انت ؟! ، منالتنت عبرو الى المنصور وقال : من هذا الفتى ؟ ، قال : هذا المهدى ولدى وولى عبدى مقال : أما لقد البسته لباسا ، ما هو من لبسساس الابرار ، وسمينه باسم ما استحقه ، ومهدت له أمرا : أمتع ما يكون به ، اشغل ما يكون عنه ، ثم التفت الى المهدى وقال : نعم يا ابن اخى به ، اشغل ما يكون عنه ، ثم التفت الى المهدى وقال : نعم يا ابن اخى اذا خلف أبوك يحفثه عمك ، لان أباك أقدر على الكتارات من عمك (١١) نقال له المنصور : هل من حاجة ، قال لا تبعث الى حتى اتيك ، قال : اذن لا نلتقى ، قال : هى حاجتى ومضى غاتبعه المنصور طرفة ، وقال : خلسكم يعقى رويسد كاسكم يطلب صوميد

غیر عمرو بن عبید (۲۲)

وكم أرتفع عن الاغراء بالمنصب ، فكم من مرة طلب منه المنصسور أن يدينه حود واصحابه على أمور الخلافة ، فكان يتول في صلابة : « أرقع علم الحق يتبعك أهله » (١٢) . ويتول له أيضا : « أن أصحابى لا يأتونك وهؤلاء الشمياطين على بابك ( يتصد بنم جند أبى معلم وأتباعه ) قان أطاعوهم أغضمبوا أله ، وأن عصوهم أغروك وأبوك عليهم » (٢٤) .

(٦١) الحل هذا الرد بن عبرو بن عبيد يشسير آلى رنشبه لبيعة المهدى > لائها بيعة صسورية > نكان الملك فى حتيتة الابر امرا ورائيا ملكبا > لم يحقق الشسورى الحتيقية فى تنصيب واختيار خليفة المسلمين .

(٦٢) ابن خلكان : وفيات الاعيان ، وأتباء أنبساء أهل الزمان ، المجلد الثالث ، ص ٦٦) وتريب من هذا ما تجسده عند ابن عبد ربه في المقد الفريد ، ج ١ ، من ٦٦ ، وأبضسا الشربشي : شرح المقامات الحريرية ، ج ١ ، ص ٢٧٠ .

(٦٢) ابن عبد ربه : العقد الفريد ، ج ١ ، من ١١٥ ، والحصرى : زهرة الآناب وشرة الالباب ، ج ١ ، من ١١٢ ، وابن تقيية : عيون الأخبار ، المجلد الثالث ، من ٣٣٧ ، والذهبي : حيزان الاعتدال ق نقد الرجال ، ج ٣ ، من ٢٧٩ .

۲۱۱) الأناضي عبد الجبار: نضل الاعتزال وطبقات المعنزلة ، ص ۲۱۱ This file was downloaded from QuranicThought.com

وهذه الشجاعة الادبية في مواجهة الحكام لتطبيق مبسد! الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، كانت سسلوكا عاما عند عمرو ، فقد روى ان عبد الله بن عمر بن عبد العزيز ، أمير العراق ، أرسسل الي علمله على البصرة ، وهو شبيب بن شسبه ، أن يوغد اليه وغدا ، غارسهل الى جماعة يأمرهم بذلك ، وارسسل الى عمرو بن عبيد غامتنع ، غاماد سيزاله ، غقال : أن أول ما يسسلنى عنه سسيرتك ، غما تراني قائلا ؟ ، فكف عنه (٦٥) .

ولقد بلغ بن شجاعته فى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر أن يقول عنه سخيان بن عيينة ما رايت مثل عمسرو بن عبيد ، كنسا ليسلة عند المنصور ، متمنا وتركناهما يتحدثان مسمعت ابا جعفر يقسول لعمرو : ناولنى تلك الدواة لشىء اكتبه ، مقسبال : لا انعل ، قال : ولم ؟ ، قال : اخاف أن تكتب بقتل مسلم ، او أخذ ماله ، نقسال ابو جعفر : قطعت والله الاعنساق ، اتعبت والله من بعسبدك ، لله درك با ابا عثمان ، ثم صاح ، فناوله الدواة ، وخرج عمرو ! ، فكتب

وهكذا كانت بواتف في الامر بالمعروف والذبى عن المنكر مواتف شديدة ، لا بلين نيها ، ولا برضح لاغراء بمال أو منصب ، تعديت جمهور السلمين ، إلى الخلفاء والقائمين بالامر ، ولقد كانت مواتفه مع المصبور محل استحسبان عند الخليفة المهدى إلذى كان لدائما يقدول لشعيب بن شبه : زين مجلسنا بحديث عسرو بن عبيدد ، نيدكى له ما كان منه عند دخوله على أبي جعفر المصور (٦٢) ،

(٦٥) آبن خلكان : وغيات الاعيان وأنباء إبناء إجل الزمان أو ج ٣ ،
 ص ٢٦٠ ، وأبن عبد ربه المعقد الفريد ، جَرَا ، جَمَعُ ١٢٥ /
 (٦٦) القاضى عبد الجبار : فضل الاغتزال وطبقات المعتزلة ، ص ٢١٢ /
 (٦٦) نفس المصدر : ص ٢٤٨ .

(٢) : الجانب السياسى للامر بالمعروف والنهى عن المنكر : لقد قدم عمرو بن عبيد من خلال هذا الاصطل تقويما للاحداث السياسية التى جرت على عصره والعصر المسابق عليه ، كما تتارك – على نجو ما – فى بعض هذه الاحداث ، وكان تقويمه ومتسواركته فى الحياة السياسية قائما على عدة اعتبارات مستقاه من هذا الليهاد الديني ويمكن أن نشبر إلى بعضها نيما يلى :

(أ): كيفية الامر بالمعروف والنهى عن المنكر :

برغم اجتماع المسلمين جميعا على مبدأ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ذلك لان الغرض منه أن لا يضيع المعروف ولا يقع المنكر ، الا أنهم اختلفوا فى كيفيته : غذهب بعض المصحابة (٦٨) والتصابعين وجرى على أثرهم بعض أهل المسنة وأصحاب الحديث كلحمد بن حقبل ، الى أنه بكون بمجرد الانكار القلبى ، ثم القول باللمصان ، ولم يبيحوا الى أنه بكون بمجرد الانكار القلبى ، ثم القول باللمصان ، ولم يبيحوا المنخدام القوة فيه ، وجرى الأمامية على منع استخدام القوة الا لحماية الأيام العصادل الشرعى ، إذا تام عليه غاميق (٦٩) .

وذهب غريق آخر من الصحابة (٧٠) ، وجميع المعتزلة ، وبعض الخوارج ، والزيدية ، الى وجوب استعمال القوة اذا لم يكن دفع المنكر الا بها ، ويفرضون ذلك على أهل الحق ، اذا كانوا عصسبة يحسون من أنفسهم القدرة على دفع المنكر ، والا كانوا غير مازمين به .

وهناك من توسيع في استعمال القوة ، نمال كثير من الخوارج وابن حزم الى وجــوب استخدام القوة في الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، حتى ولو كان أهل الحق تلة (٧١) .

ويتبين لنا من هذا أن المعتزلة يميلون إلى استخدام القوة بشرط أن تكون هى الطريق الوحيد ، وأيضا بشرط أن تكون لهم القسوة والفلبة فى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والا سقط عنهم الأمر . وهذا يعنى التمكن ، نيقول القاضى عبد الجبار : « والفرض بالإمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، الا يضيع المعروف ، ولا يقع المنكر ، نمتى بالمعروف والنهى عن المنكر ، الا يضيع المعروف ، ولا يقع المنكر ، نمتى محصل هذا الفرض بالأمر بالمسهل لا يجوز العدول عنه إلى الأمر الصحب ، وهذا مقرر فى العقول ، وإلى هذا اشسار الله تعالى بقوله : « وإن طائنتان من المؤمنين المتقلوا عاصلحوا بينهما ، عان بخت احداهما على الأخرى ، فقاتلوا التى تبغى » (٧٢) ، فبسدا أولا باصلاح ذات المين ، ثم المتائلة أن لم يرتفع الغرض الا بها (٧٢) ، فبسدا أولا باصلاح ذات

وكان عبرو بن عبيد على هذا الرأى فى كيفية الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، نهو قد اعتمد على الموعظمة الحسنة التى نؤثر فى قلوب سامعيه ، وتحفظ كثيرا فى استخدام التوة ، نها هو يتول الخليفة المنصور : « أو لم تعرف رأيى فى السيف ايام كنت تختف الينا ؟ ، الى لا أراه (٧٤) ، وقد ورد فى تاريخ بغداد أن معاذ بن معاذ روى من عمرو بن عبيد عن الحسن البصرى عن الرسول صلى الله عليه

- (٧١) الدكتور عبد الكريم عثمان : نظرية التكليف من ٧١ه .
  - (٧٢) سورة الحجرات آية ٩ .
- ۲۲) القاضى عبد الجبار : شرح الاصدول الخمسة ، ص ١٤٢ ، ص ٧٤٢ - ص ٧٤٢ .
- (٧٤) التاضى عبد الجبار : مضحل الاعتزال وطبقات المعتزلة ،
   حس ٧٤٧ .

وسلم قوله ، « من يحمل علينا السلاح غليس منا » ويعلق معاذ بن معاذ على ذلك بتوله : تذب عمرو ولكنه أراد أن يجوز كلامه الخبرت (٧٥) « أى كلامه فى عدم استعمال القوة فى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر » ، كما يروى الذهبى عن حميد بن ابراهيم قال : كان عمرو بن عبيد يأتينا المحصوق ، فكنت اتعلم من هيئته وسمته ، فاتبعته يوما ألى محصود ، فأتاه غريبان من أهل الجبسال فقالا با أبا عثمان ، ما ترى ما تواطأ فى بلادنا من الظلم ! ، قال : موتوا كراما ، ثم التفت الى فتصال : لا تزال بفينا (٧٦) .

ولم يكن رفضيه للقوة رفضيا مطلقا ، ولكنها وسيبد اليجا اليها الا اذا استنفذ كل الوسيائل اللينة ، وبشرط التبكن منها ، فهو يرفض القوة التى تدفع الى مجرد التمرد على الحاكم الجائر أو الفوضى السياسية ، وانها يرى الثورة المدروسية التى نتاح لها عناصر النجاح وهذا ما يقصيده بالتمكن ، ومن هنا امتاز بالتريث فى استخدام التوة غام تخرج المعتزلة حتى وناة عمرو بن عبيد (٧٧) .

ونقد كان عبرو بن عبيد حذرا اشهد الحذر في استخدام التوة في الابر بالمعروف والنهى عن المنكر ، نقد قال له أيوب الغزازى يوما : ما تقول في رجل رضى بالصبر على ذهاب دينه ؟! ، نقال : أنا ذاك !! ، نقال أيوب : وكيف ، ولو دعوت أجابك ثلاثون ألفها ؟! ، نقسال

- (٧٥) الخطيب البغدادى : تاريخ بغداد ، ج ١٢ ، ص ١٦٩ .
- من ٧٦) الذهبي : ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، القسم الثالث ، من ٧٨. ...

جمرو : والله ما أعرف موضيع ثلاثة إذا عالوا وموا 11 ، ولوا عزمت المكنت رابعهم ! (٧٨) .

ويتضح شرط التمكن في استخدام القوة مما رواه القاضي عبد الجبسار من أنه قيل لابي جعفر المنصور : أن عمرو بن عبيد خارج عليك ، قال : هو لا يرى أن يخسرج على ، الا أذا وجد ثلاثمائة وبضعة عشر رجلا مثل نفسه ، وذلك لا يكون (٧٩) !! .

وهكذا يشترط عمرو لتهام التمكن من الخروج على الحساكم الجائر أن يجتمع له عدد بدر ، الذين عاتلوا مع الرسسول صلى الله عليه وسنم غهزموا اضاعفهم من المشركين ، لان نوعية الرجال وما يتطون به من أيمان هو الاستامس فى نجاح الخروج على الحاكم الجائر ، وهذا شرط اللج علب المنصور لانه يثق تماما بانه لن يتحقق له ذلك ، وهذا شرط اللج علب المنصور لانه يثق تماما بانه لن يتحقق له خلك ، وهذا ما حدث غلم يخسرج عمرو ولا المعتزلة على عهد أبى جعفر المنصور . وهكذا كان يركز على نوعية الرجال غقد ذكر عن أبى عمرو الزعفرانى أن عمسرو بن عبيد بلغه انه يتصول عنه أنه جبان ، نقصال : يا أبا عمسرو لقد بلغنى أنك تجنئنى وتقول لو غعل أ ولو غطت ممن والله لا أتق به ألا واحدا ، يعنى واصلا ، أغترى أن هذا الامر يقوم به واحد وأخر معه والله لوددت أن سيفين اختلفا فى بطنى حتى ببلغا منحرى ، كلما انتهيا إلى ذلك أعيدا ، وان النساس أتيموا على تعبيل الله وسسنة نبيه صلى الله عليه وسلم . »

(٧٨) الطبرى : تاريخ الامم والملوك ، طبعة دار المعارف ،
 ج ٧ ، ص ٥٢٣ احداث سغة ١٤٤ ه .
 (٧٩) القاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ضمن كتاب غضسل .

الاعتزال وطبقات المعتزلة ، ص ٢٤٦ (٨٠) نفس المصدر : ص ٢٥٠ .

وقد كان عبرو بن عبيد على حق في اشتراطه التهكن في استخدام القوة ، سسواء اكان من تاحيسة عدد القائمين بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، أم من تاحيسة نوعيتهم ، الى آخر شروط التهكن التى تحقق النجاح ، والتى اذا مقدتها ثورة من الثورات مقد مقسدت آهم شروط النجاح ، فلعل أهم الاسسباب التى ادت الى مشسل ثورة النفس الذكيسة هى مقدها لشرط التهكن .

ويمكننا أن تنتهى الى القول بأن عمرو بن عبيسد كان لا يميل <sup>ال</sup>ى <sup>ا</sup>ستخدام القوة في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ويبسدو ان هذا أيضـــا كان مو**تف و**اصـــل بن عطاء (٨١) .

(ب) : القول في الامامة وشروطها وواجب الامام :

يتصل بالامر بالمعروف والنهى عن المنكر مبحث الاملية ، ويحدد القاضى عبد الجبار اتصلى هذا المبدأ بالاملية بقوله زوجه اتصلك بهذأ الباب أن الكثر ما يدخل في الامر بالمعروف والنهى عن المنكر لا يقوم به الا الائمة (٨٢) ، ومن هنا وجب التعرض لشروط الامام ، وطريقة اختياره وقيامه بالعسدل ورفع الظلم عن الماسي ، بالعمل بالكتساب والسسينة .

وعمرو بن عبيسد يرى الأمامة شسورى ، غالشورى ، والبيعة التى هى التعبير النهائى عن الشسورى هى الطريق لاختيار الأمام ، والأمام له شروط ، وهو أن يكون رجلاً له دين وعقل ومروءة (٨٣) .

(٨١) الدكتور أبو الوفا التنتارانى : واحسل بن عطاء حيساته وحصنفاته ، ص ٦١ ، وكيف أن واحسلا لم ير استخدام القوة فى قتسل بشار مع زندقته وراى أن هذا من أخلاق الغالية ...

(٨٢) القاضى عبد الجبار : شرح الاصول الخبسة ، ص ٧٤٩ .
 (٨٢) الاصفهاني : مقاتل الطالبين ، المطبعة الحيدرية ، النجف الاشرق، ١٣٥٣ هـ، ص ٢٠٣ .

ومن هنا كان موقفت من دولة بنى امية ودولة بنى العباس ، والتي كانت فيهما اشبه بالمكية الوارثية .

على أن من أهم ما اشترطه هو نشر المصدل بين الغامس ورد المظالم عنهم ومن هنا كانت مقاومته لبنى امية .

بهذين الاعتبارين نظر عمرو بن عبيد الى الاحداث السياسية في عصره والعصر السيابق عليه وأصيدر تقويمه لهذه الاحداث ، هذا التقويم الذى يرز فيه عمرو مفكرا سياسيا يراقب الاحداث السياسية ويشارك فيها متى سنحت له فرضية .

وحتى يتضبح لنا بجالاء تتويمه لعصره من الناحية الساياسية خانسا ساوف نقسمه الى مراحسل مبينين رأيه فى كل مرحسلة وهاسده المراحل هى :

المرحلة الاولى : عصر الخلف الراشدين : ابن بكر ، وعمر ، وعثمان حتى السنوات الست الأولى من خلافته .

المرحلة الثانية : الاحداث التي تمت في أواخر عهد عثمان ، والتي انتهت بقتله وتنصيب على بن أبي طالب خليفة للمسلمين .

> المرحلة الثالثة : عصر على بن أبي ظالف . المرحلة الرابعة : دولة بني أمية .

الرحلة الخامسة : دولة بني العباس هتي عصره .

لما المرحلة الاولى غمى تبثل عصر التوحيد والالنسة واجتماع الكلمة حول الكتاب والسنة نمى أكثر المراحل رسوخا واستترارا .

اما المرحلة الثانية : فيروى الخياط توتف واصل وعمرو في الحكم على عثمان في سلنوات حكمة الأخيرة ( عصر الفتنة ) فيتول : وهذه سبيل اهل الورع من العلماء : أن يتفوا عند الشبهات ) وذاك ا**نه** 

-- 140 ---

على أن الخطيب البغدادى يروى عن معاذ بن معاذ أنه قال لعمرو ابن عبيد كيف هديث الحسن ( البصرى ) أن عثمان ورث أمرأة عبد الرحمن بعد أنقضاء العدة ؟ فقال ( أى عمرو ) أن عثمان لم يكن ( مسلحب ) سسسنة (٨٥) .

و هكذا لم يحظ الخليفة عثمان عند عمرو بنغس المكانة التي حظى بها كل من أبي بكر وعمر •

واما الرحلة الثالثة : وهي عصر على بن أبي طالب ، وما وقع فيه من غنن وحروب استمرت حتى استشهاد على بن أبي طالب .

يبدو أنه كان يرى أن عليا أولى بالحق من غيره غيما يروى المتمى في متالاته ، (٨٦) وكان يرى أن عليا كان كارها للتنسال ، ولكنه أجبر عليه غيروى الشريف المرتضى أن عمرو بن عبيد دخل على سليمان ابن على بن عبد الله العباس ، بالبصرة ، فقال له سليمان : أخبرنى عن صاحبك يعنى الحسن ( البصرى ) يزعم أن عليا عليه السلام ، عن الني وددت أنى كنت آكل الحشف بالمدينسة ، ولم أشهد مشهدى هذا يعنى يوم صفين ، فقال له عمرو بن عبيد : لم يقل هذا لائه علن أن أمير المؤمنين شسك ولكنه يقول : ود أنه كان يأكل الحشف بالمنينسة ، ولم تكن هذه الفتنة . (٨٧)

(٨٤) الخباط الانتصار والرد على ابن الراوندى ، ص ١٧٠.
 (٨٤) الخطيب البفدادى : تاريخ بفداد ، ج ١٢ ، ص ١٧٦ .
 (٨٦) القيى : المقالات ، ص ١٠ .
 (٨٦) الشريف المرتضى : الامالى ، ج ١ ، ص ١٢٣ ،

ولقد أوردت مصادر ... في معظمها ... تنسب الى أهل السينة والجساعة ، رايا لفصرو بن عبيد في التراع السياسي بين على بن ابي طللب وأعدائه من أصحاب الجمل ... ذلك النزاع الذي اختلف المقنامون حوله (٨٨) ... مؤدى هذا الرأى أن عمرو بن عبيد قد خرج على أقوال الفرق المختلفة وقال بنسق الفريتين المتقاتلين سرواء أكان فريق على واضحابه ، أو فريق طلحة والزبير واصحابهما ، فيقول الشهر ستانى : بانه قال ( أي عمرو ) لو شهد رجلان من أحد الفريتين مثل على ورجل من عسكره ، أو طلحه والزبير ، لم تقبل شهادتهما ، وفيه تفسيق الفرايتين وكونهما من أهل النار ...)

كما أوردت هذه المصادر ـــ أينسا ـــ رأيا لواصل بن عطاء ـــ اللم تطوفا من رأى غمرو بن عبيد ـــ وهو أنه يرى أن أحد الفريتين قاسق لا بعينه ، فشك في الفريتين ، لكنه لم يحدد أينها على الفسق ، وعلى ذلك فاذا شبهد واخد من أحد الفريتين مع واحد من الفريق الآخره، حلى ولو على بانة بقل ، فانه لا تقبل شبهادتهما ، لاعتقاده أن

(٨٨) اختلفت الفرق الاسسلامية حول هذه المسلقة الى تلاقة انجاهات هي :

الأول : اتجاه الخوارج : الذين قالوا بكتر فريق الجسل ومن تبعهم في حرب على ، وأن عليا كان على الحق في محاربته اياهم ، وكذلك في محاربة معاوية في صفين ، ولكنه صار كافرا بتبوله التحكيم .

الثانى : اتجاه أهل السننة : الذين قالوا بايمان انفريقين فى حرب الجول ، فكانا مسلمين وع اختلاف واحد فيما بينهما ، وهو أن عليا كان على الحق ، على حين كان خصعمه على ضنلال ، وكانوا ثائرين دون أن يكونوا من أجل ذلك كافرين أو فاستين ، لذلك كانت شسهادة أحد الفريتين متبولة شرعا أن كانت صدقا .

الثالث : شبيعة على ، الذين يرون مسق الفزيق الآخر المسادى العلى ظاهرا وباطنا ...

تحدهما عاسق ، لا يعرفه على وجه التحديد ، على حين يتبل شهادة انتين من فريق واحد (٨٩) .

ويبدو أن واصــل بن عطاء بحسب ما ذكرته هذه المحــادر ــ قد أسبس رأيه معتبرا بأن الدخول في الحرب قتل متعمد ، ومن ثم كبيرة يحكم على صصحبها بالفسق ، ولما كان من الضرورى أن يكون أحد الفريتين على الحق والآخر على الباطل ، لان النقيضين لا يجتمعان مِعا ، وقد يختلفان معا ، فيكون أحدهما فاستقا لا بعينه ، أما عمرو ابن عبيد مقد اعتبر الفريقين مخطئين ، لانهما حملا السمالاح وتقاتلا ، وهو يروى عن الحسن البصرى عن الرسول صلى الله عليه وسلم « من حمل علينا الســــلاح فليس منـــا » ، وكان هنـــاك أكثر من طريقة للتقسارب قبل اللجسوء الى السيف والاحتكام اليه . غير أنه سبق أن ذكرنا يعد على بن أبي طالب قد أكره على الحسرب ، مهو يتسول على لسسانه : ود ( أى على بن أبي طالب ) أنه كان يأكل الحشف ، ولم تكن هذه الفتنة . كما أنه فيما بروى القمى في متسالاته يعد عليا أولى بالحق ، لعل هذا كله يجعلنا نشك في أنه يعتبر على ابن أبي طالب على البساطل وعلى الفسق ، وأنه شسك في عدالته هو واصحابه ، بل في عدالة جميع من اشسترك في هذه الحسرب من الصحابة (٩٠) .

(٨٩) الشهر ستانى : الملل والنحل ، ج ١ ، ص ٢٢ ، والبغدادى : اصول الدين ، استانبول ، الملبعسة الاولى ، ١٣٤٦ ه == ١٩٢٨ م ، ص ٣٣٥ ، والفرق بين الفرق ، ص ٩٩ ، ص ٥٠٥ ... ص ٣٠٧ ، والقمى : المتسالات ، ص ١٠ ، والذهبى : ميزان الاعتدال فى نقسد الرجال ، التسم الثالث ، ص ٢٧٥ ، والخطيب البغدادى : ج ١٢ ، ص ١٧٨ ...

(٩٠) البغدادي : الفرق بين الفرق ، ص ٣٠٥ ... ص ٣٠٧

`م ۱۲ 🗀 عمرو )

أبو سلوم العتيزلي Tlus file was downloaded from QuranicThought.com

وغالب الظن انه توتف في الحكم على الفريقين ، مع حكمه ان احدهما مخطىء ، وهذا ما نقله لنا الخياط منسسوبا الى واصل وغمرو فهو يقول : « كان القوم عندهما ( اى عند واصل وعمرو ) ابرارا انقياء مؤمنين قد تقدمت لهم سسوابق حسنة مع رسول الله صلى ألله عليه ( وسلم ) ، وهجرة وجهاد واعمال جليلة ، ثم وجدناهم قد تصاربوا وتجادلوا بالسيوف فقسالا : قد علمنا انهم لبسسوا بمحقين جميعا ، وجائز أن تكون احدى الطائفتين محقة والاخرى مبطلة ، ولم يتبين لنا من المحق منهم ومن المبطل فوكلسا أمر القسوم الى عالمه ، وتولينا القوم على أصل، ما كانوا عليه قبل القتسال ، غاذا اجتمعت الطائفتان قلنا : قد علمنا أن احداكما عاصية ، لا ندرى أيكما هى ٣ (١٩) .

هذا ما رواه لنا الخياط المعتزلى منسبوبا الى واصل وعمرو ، يفيد أنبما توتقب فى الحكم ، ولم يصدرا احكاما بالفسق أو الكفر !! هذه الاحكام التى تتفافى مع العلاقات الوطيدة التى جمعت بين المعتزلة والزيدية من الشيعة ، بل وتلمذه زيد بن على نفسه على واصل اين عطاء !! ، فكيف يتتلمذ على رجل ينسب جده الى الفسق والكفر والضهلل ؟ !! .

ويصف الخياط هذا التوقف في الحكم بأنه سسبيل أهل الورع من العلماء أن يقفوا عنسد الشبهات ، غهذا هو محمد بن الحنيفة عندما خرج مع أبيه في حربه يوم الجمل ، وكانت رأية أبيه بيسده ، فقد تردد في حملها ، غقد رأى أنه قتسال المسلمين ، وكان يردد هذه العبارة : « هذه والله هي الفتنسة المظلمة الجميساء » خيرد عليه أبوه

(٩١) الخياط: الانتصار والرد على أبن الراوندي ، ص ١٧ ... ص ١٨

تائلا : « هل عندك فى جيش معدمه أبوك شى، » (٩٢) ، وفى رواية اخرى : « أتكون غندة أبوك قائدها » وحمل أبن الحنفية الراية ، وخاض غمار الحرب فيما يبدو كارها ، ذلك لانها حرب فرقت المسلمين تسيعا وأحزابا ، ولعل هذا ما جعله يتول فيما بعد « لو اجتمع النساس على كلهم الا أنسانا وأحدا لما قاتلته » (٩٣) .

فلقد كره عمرو أن يتقاتل المسلمون هذا القتال المرير ، فحكم بالتوقف في الحكم ، واعتبار الفريقين على الخطا ، ربما كان فعه شيء من المفالاة في تقارير رأى عمرو بن عبيد في كراهيته لاقتتال المسلمين ، وتشعيت كلمتهم ، وتبديد قوتهم فضالا عن أن دم المسلم على المسلم حرام .

أما المرحلة الرابعة : مهى دولة أمية .

تعد دولة بنى أمية ـــ فى جملتها ـــ دوله غير مرضي عنف عـــ ا المعتزلة برجـــه عام ، غيما عدا خـــلاغة عمر بن عبد العزيز، ، ويزيد ابن عبد الملك .

ميصف الجاحظ عام الجمساعة الذي أعلنت فيه دولة بنى أمية ، ميتول : « فعندما اسستوى معاوية على الملك ، واستبد على بقية الشسورى ، وعلى جماعة المسلمين من الانصبار والمهاجرين فى العسام الذى سموم عام الجماعة ، وما كان عام جمساعة ، بل كان عام غرقة

(٩٢) ابن خلكان : وفيات الاعيان وأنباء أنباء أهل الزمان ، ج ٢ ، ص ٩٢) وانظر أيضا الدكتور النشار : نشاة التفكير الفلسنى فى الاسلام ، ج ٢ ، ص ٣٢ – ص ٢٢ . الاسلام ، ج ٢ ، ص ٣٢ – ص ٢٢ . الفلسفى فى الاسلام ، ج ٢ ، هن ٢٢ .

وتهر ، وجبرية وغلبة ، والعسام الذى تحولت نيه الامامة ملكا كسرويا ، والخلافة غصبا قيصريا ، ولم يعد ذلك اجمع : الضلال والفسق » (٢٤) . وكذلك يتول الخيساط عن فسق بنى أمية ومعساوية خاصسة والبراءة أن « هذا قول لا تبرأ المعتزلة منه ولا، تعتذر عن القول به » (٩٥) ، ويؤكد التاضى عبد الجبار فسق معساوية ودولة بنى أمية فيتول أن ذلك أمر لا خلاف فيه (٩٦) . وعلى ذلك فان اكثر المعتزلة على البراءة لمعاوية (٩٧) .

ويوضيح لنا القاضى عبد الجبار نقاط خلاف المعتزلة مع بنى أمية قائلا : إن الضلاف معهم لم يكن توحيد الله تعالى ، أو نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، فبلوكهم ما كانوا ملاحدة ، ولا زنادقة ، ولا أعداء لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، بل كانوا على ملة الاسلام ، ويحبون رسول الله حملى الله عليه وسلم ، ويبرءون من أعدائه ، فير أنهم شابوا ذلك بحب الدنيا وإيثار العاجلة ، وتتال من يأمر بالتسط من الناس ، وغير ذلك من الكبائر التى أرتكبوها ، كما أن المعتزلة لا تبخس معاوية حقسه غيبا نهض به زمن الرسول صلى الله

(٩٤) الجاحظ : رسائل الجاحظ ، تحتيق وشرح عبد السلام هارون ، القاهرة ، ١٩٦٤ م ، ج ٢ ص ٧ .

(٩٥) الخياط : الانتصار والرد على ابن الراوندي ، ص ٨٨ .

(٩٦) القاضى عبد الجبار : المفنى فى أبواب النوحيد والعدل ،
 الجزء العشرون ، فى الأمامة ، بتحقيق الدكتور عبد الحليم محمود ،
 والدكتور سليمان دنيا ، ومراجعة الدكتور ابراهيم مدكور ، باشراف الدكتور سليمان دنيا ، ومراجعة الدكتور ابراهيم مدكور ، باشراف الدكتور طه حسين ، الدار المصرية للتاليف والترجمة ، القاهرة ،
 الدكتور طه حسين ، الدار المصرية للتاليف والترجمة ، القاهرة ،
 العسم الأول ، ص ١٣٢ – ص ١٣٣ ، والقسم الثانى ، ص ٢٠ – ص ١٧ ،
 ص ٢١ ، من ١٣٢ – ص ١٢٤ ، والقسم الثانى ، من ٢٠ – ص ٢٠ )

عليه وسلم ، والخلفساء الراشسدين ، الى ان وقع ما وقع منه بعد ولهاة عثمان رضى الله عنه (١٨) .

وعلى هذا بمكن القول بأن نقطـــة الخلاف الرئيسية بين المعتزلة وبنى أمية كانت تدور حول تحقيق العــدالة فى المجتمع الاســـلامى ، سواء اكانت تلك العــدالة على المســتوى السياسى أو المـــتوى الاجتمــــاعى .

ومما يؤكد هذا قول عمرو بن عبيد عندما مر بجماعة يعكفون على شيء وينجمبرون حوله ، فسال : ما هذا ؟ ، نقالوا له : انه سارق يقطع يده ، فقال : لا اله الا الله ، سارق السر يقطعه سارق العلانية (٦٩) .

ومما يؤكد هذا ايضا موقف من خلافة عمر بن عبد العزيز ، ويزيد بن عبد الملك غهو يتيم الخلافة الاولى بقوله : لقد أخذ عمر ابن عبد العزيز الخلافة بغير حقها ، أى بغير شورى ، ولا باستحقاق لها (لانه لم يتوفر فيها الاختيار والبيعة والعقد ، وهى مظاهر الحرية السياسية التى أقرها الاسلام ) ، ثم استحققها بالعلال )) (...() وكان يؤيد خلافة يزيد بن عبد الملك ، فيقول الشهر ستائى أنه كان من دعاة يزيد الناقص (١.١) وأيده فى مقابل خليفة أموى آخس هو

(۹۸) القاضى عبد الجبار : تثبيت دلائل النبوة ، تحقيق الدكتور عبــد الكريم عثمــان ، بيروت ، ١٩٦٦ ، جـ ٢ ، ص ٥٨١ ، ص ٥٩٢ ــ ص ٥٩٣ .

(٩٩) ابن تتيبة : عيون الاخبار ، ج ١ ، ص ٥٦ .

۱۰۰) المسعودى : مروج الذهب ومعادن الجوهر ، تحقيق محمد
 محيى الدين عبد الحميد ، دار الفكر ، بيروت ، ١٢٩٣ ه = ١٩٧٣ م ،
 ج ٢ ، ص ١٥٢ .

. ۳۲ الشهر ستانی : الملل والنحل ، ج ۱ ، ص ۳۲ . This file was downloaded from QuranicThought.com

الوايد بن يزيد المعروف بنسسته ونجوره (١٠٢) فى ثورته عليه (١٠٣) . دلك لان حدمه اغامة العدل ، وتحقيق المساواة فى المحتمع الاسلامى، تنذاك ، وجعل الخلافة شرورى من بعده ، وقد اعلن عن ذلك كله فى خطبته المشهورة الى الناس والتى اوردها الكعبى (١٠٤) . فكان هذا الخليفة غيما يقول المؤرخون محمود السيرة ، مرضيا ، مذكورا بالعدل ، يؤثر أن يلقب بالشراكر لانعم الله (١٠٥) ، يقول عنه الجاحظ انه : أعدل بنى مروان (١٠٦) ، ويعده القاضى عبد الجبار أصلح من كان للخلافة ، غبايعه طبقة من أهل الفضل (١٠٢) .

(١٠٢) لقد أوردت كتب التاريخ : أخبار فسته وفجوره ، وفساد سيرته الدينية والاخلاقية والسياسية أنظر : المسعودى : مروج الذهب ، ص ١٦٧ – ص ١٦٨ ، والطبرى : ص ١٦٧ – ص ١٦٨ ، والطبرى : تاريخ الامم والملوك ، ج ٨ ، ص ١٢٨ - ص ١٣٠ ، ص ١٣٨ ، والدكتور محمد عمارة : الامالى ، ج ١ ، ص ١٢٨ – ص ١٣٠ ، والدكتور محمد عمارة : الاسلام وفلسفة الحكم ، المعتزلة والثورة ، المؤسسة العربية والنشر ، بيروت ، الطبعة الولى ، ١٩٧ ، ص ١٩٧ ، ص ١٩٧ .

(١.٣) أنظر أخبار هذه الثورة : ابن تتيبة : المعارف ، ص ٣٦٦ ، والكعبى : مقالات الاسلاميين ضمن كتاب فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ، ص ١١٥ – ص ١١٧ ، والتاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ، ص ١١٨ ، المعتزلة ، ص ٢٨٨ ، المعتزلة ، ص ٢٨٨ ، والدكتور محمد عمارة : الاسلام وفلسفة الحكم ، المعتزلة والثورة ، من ٧٧ – ص ٧٧ .

(١٠٤) الكعبى : مقالات الاسلاميين ، ضمن كتاب غضل الاعتزال وطبقات
 ١١٦ .

(۱۰٥) التلقشندى : مآثر الانائة في معالم الخلافة ، تحقيق عبد الستار فراج ، الكويت ، ١٩٦٤ م ج ١ ، ص ١٥٩ ، وابن قتيبة :
 المعارف ، ص ٣٦٧ .

۸۳ ، من ۱۰٫۱
 ۱۰٫۹
 ۱۰٫۹
 ۱۰٫۹
 ۱۰٫۹

(١.٧) القاضى عبد الجبار : المفنى ابواب التوحيد والخدل ، ج ٢٠٠ .
 القسم الثاني ، ص ١٥٠ .

وكان هذا الخليفة الابوى محل تقدير واعجاب عمرو بن عبيد ، ويتضح لنا هذا مما اورده الكعبى من أن عمرا كان يفضله على عمر ابن عبد العزيز ، فقد سساله عيسى بن حاضر (١٠٨) عن قوله فى عمر بن عبد العزيز : فكلح وصرف وجهام ، ثم سساله عن قوله فى بزيد الناقص ، فقال : « أنه الكامل – وكان يلقب بالناقص لانه انقص اعطيات بنى أبية – عمل بالعدل ، وبدأ بنفسام ، وقتل ابن عمه فى طاعة الله ( تعالى ) ، وصسار نكالا على أهل بيته ، ونقص من أعطياتهم مازاده الجبابرة ، وجعله فى عمسده شرطا ، ولم يجعله جزيا ، والله لكانه ينطق على اسسان أبى الحسن ( لعله الحسن البصرى ) (١٠٩) .

ويبدو أن عمرا فيما يذكر الكعبى كان قد بدا في التهيؤ للخروج لمعاونة يزيد الفاقص في ثورته وتأييده ، لولا أن ورد خبر موته ، حيث لم تدم خلافته أكثر من خمســـة أشهر (١١٠) .

وهكذا يتضبح لنا موتنسبه من دولة بنى امية ، براها في مجموعها دولة ظلم ، اجتماعي وسبسياسي ، ايد من خلفائهسا من عمل بالعدل ،

(١٠٨) أحد رجال الاعتزال ، وصاحب عمرو بن عبيد .

(١٠٩) الكعبى : بقالات الاسلاميين ، ضبن كتاب غضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ، ص ١١٧ ، كما يذكر المسعودى أيضا أن المعتزلة تغضل فى الديانة بزيد بن الوليد على عمر بن عبد العزيز ( مروج الذهب ، ج ٢ ، ص ١٧٧ ) ، ويبدو أن ذلك راجع إلى أن بعض المؤرخيين ينسبونه إلى الاعتزال فيتول المسعودى : وكان يزيد يذهب إلى قول المعتزلة ، وما يذهبون إليه الاصول : من التوحيد والعسدل والوعد والوعيد والاسماء والاحكام والامر بالمعروف والنهى عن المذكر ( المسعودى : مروج الذهب ، ج ٢ ، ص ١١٣ ) ومن الملاحظ أن مصطلح الاصول لم يكن قد ظهر على أيام يزيد الفاتص كتعبير محدد عن عتائد المعتزال . (١١) الكعبى : مقالات الاسلاميين ، ضمن كتاب فضيا الاعتزال .

وحرص على أعادة الخطافة شدورى من بعده ، ويبدو أن موققه هذا كان معروفا لدى المؤرخين ، غانفا تجد بعضها منهم يروى أنه روى الحسن عن الرسول صلى الله عليه وسلم : إذا رايتم معاوية على منبرى هذا فاقتلوه (١١١) .

ولقد قاوم عمرو ظلم بنى أمية ، ولكن مقاومته لم تتخط الموعظة الحسنة الى الخروج أو التمرد أو الثورة ، لانه يشترط كما ذكرنا شرط التمكن ، ويتمسيك به ، ويبدو أن هذا الشرط لم يتحقق له .

وغالب الظن أن موقف عمرو بن عبيد من الدولة الاموية كان محل اتفاق بين الكثيرين من علماء وفقهاء عصره ، غنرى الحسن البصرى يقف أيضا موقف الناقد من دولة بنى أمية ، وأن كان نقده لم يتعد حد الادانة باللسان ، غلم يشارك فى ثورة أو خروج ، بل على العكس من ذلك كان ينهى الناس عن ساوك سببل الثورة ، ولما ذلك غيما يبدو لانه كانت لديه خبرة بالفتن والثورات ونتائجها فى حال فشلها ، مما منعه من الانخراط فيها أو الدعاية لها ، مكتفيا بالموعظة الحسنة ، وربما كان عمرو بن عبيد متأثرا به فى اشتراطه شرط التمكن قبل الخروج والثورة (١١٢) .

ولماذا دخلت الدولة الابوية فى مرحلة الاحتضار ، بدات الاطراف السياسية المختلفة تتجمع لتبحث عمن يخلف بنى أمية فى الحكم ، واجتمعت كلمتهما – فيما عدا الشيعة الامامية التى ترى أن الامامة روحية وهي بالنص والتعيين لا بالشورى – على مبايعة محمد بن عبد الله بن الحسن

(۱۱۱) الذهبي : ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، القسم الثالث ، ص ۲۷۷ ، والخطيب البغدادي تاريخ بغداد ، ص ۱۸۱ .

١١٢) أنظر تفصيلا الدكتور محمد عمارة : الاسلام وفلسفة الحكم ؛
 المعتزلة والثورة ؛ من ، ٥ وما بعدها .

الذى بويع له فى مكة ، ويبدو أن عمرا كان قد دعى الى هذا المؤتمر ، وبايع النفس الذكية ، وكان أيضا من بايع أمراء البيت العباسى الهاشمى ، ومنهم أبو العباس السفاح ، وأبو جعفر المنصور ، وقوات أموية تطرق اليها الياس فى قتالها ودفاعها عن الدولة المحتضرة (١١٣) .

وهكذا يبدو أن هناك صلة بين عمرو بن عبيد والنفس الذكية . وفي الحقيقة أن علاقة أوائل المعتزلة كواصل وعمرو بالحركات السياسية الشيعة ، جانب لم يلق عليه الضوء الكافي ، ولا تهدنا المحسادر الا بمعلومات قليلة في هذا الحسدد ، ولا تظو من التعسارض في بعض الاحيان (111) .

وسنحاول هذا أن نلقى الخسوء على هذه العلاقة بما تسمح به المعلومات التي بين أيدينا ، لعل ذلك يفيد في بيان الموقف السياسي لعمرو بن عبيد .

لقد وضح لنا الاصفهانى أمر هذه العلاقة فى روايتين له متعاقبتين مقررا بيعه واصل وعمرو للنفس الذكية نيتول : « اجتمع واصل بن عطاء ، وعمرو ابن عبيد ، فى بيت عثمان بن عبد الرحمن المخزومى من أهل البصرة ، نتذاكروا الجور ، نقال عمرو بن عبيد : فمن يقوم بهذا الامر ؟ (يتصد الخلافة ) يستوجبه ، وهو به أهل ؟ ، فتال واصل : يقوم به والله من أصبح خير هذه الامة محمد بن عبد الله ابن الحسن ، متسال له عمرو : لا أرى أن نبايع ولا ( أن نكون )

<sup>(</sup>١١٣) نفس المصدر : ص ٨٦ وما بعدها وأبضيا الدكتور محمد عمارة : التراث فى ضوء العقل ، دار الوحدة ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٩٨٠ ، ص ٣٣ ، وقد أورد شيسواهد كثيرة على صحة عقد هذا المؤتمر وأمر هذه البيعة .

الدكتور ابو الوما التفتازانى : واصل بن عطا، حياته : ومصنفاته ، ص ۷) . This file was downloaded from QuranicThought.com

الا مع من اختبرنا وعرفنا سميرته ، غقال له واصل بن عطاء : والله لو لم يكن في محمد بن عبد الله امر يدل على نضله ، الا أن يكون اباه عبد الله بن الحسن على سمنه وفضله وموضعه ، قد رآه لهذا الامر اهلا ، وقدمه نيه على نفسمه ، لكان يستحق ما تراه له ، نمكيف بحال محمد نفسمه وفضله لا » (١١٥) .

وواضح من هذه الرواية أن واصل كان مقتنعا بالنفس الذكية ، وهو بدوره يتشع عمرو بن عبيد على اعتراضه أنه لا يبايع الا من اختبر وعرف سيرته .

اما الرواية الثانية غيتول نيها « خرج جماعة من اهل البصرة من المعتزلة ، معهم واصل بن عطا، ، وعمرو بن عبيد ، وغيرهما ، حتى اتوا سويته غسالوا عبد الله ابن الحسن أن يخرج لهم ابنه محمدا ، حتى يكلموه ، غضرب لهم عبد الله قسطاطا ، واجتمع هو ومن شاوره من نتابته أن يخرج لهم ابراهيم بن عبد الله ، غلخرج عليهم ابراهيم وعليه ربطتان ومعه عكاره ، حتى أوقف ، غحمد الله واثنى عليه ، وذكر محمد بن عبد الله وحاله ودعاهم الى بيعته ، وعذرهم فى التلخر عنه ، غتال ( ويبدو أنه واصلا أو عمرا ) : اللهم أنا فرضى برجل هذا رسوله غبايعوه واتصرغوا إلى البصرة » (١١٦) .

وهذه الروابة تشير الى أن واصلا وعمرا قد بايعا النفس الذكية ، بالفعل هما وجهاعة من اصحابهما أى من المعتزلة البصريين .

(١١٥) الاصفهائى : متاتل الطاليبين ، المطبعة الحيدرية ، النجف الاشرف ، ٣٠٥ هـ ، ص ٢٠٢ وقد ذكره أيضًا الدكتور التفتازانى : واصل بن عطاء حياته ومصنفاته ص ٢٧ .

(۱۱٦) الاصفهاني : مقاتل الطالبيين ص ٣٠٣ ، والدكتور التفتازاني :
 واصل بن عطاء ص ٨٨ .

بل ان هناك من النمسوص ما يشير الى ان الامر لم يقف عند حد المبايعة ، بل تعدى ذلك الى حد أن عمرا كان من دعاة النفس الذكية ، وامتدت دعوته له الى مجــال الاوســـاط الشيعية نفسها ، غلقد قصيد جماعة بن المعتزلة وعلى راسيهم واصل بن عطياء ، وعمرو بن عبيد ، وحنص بن سلم ، الى جعفر المسادق غتال عمرو بن عبيــد : « قتل أهل الشـــــام خليفتهم ، وتشـنت أمرهم ، منظرمًا توجدنا رجلا له دين وعقل ومروءة هو محمد بن عبد الله بن الحسين ، فأردنا أن نجتمع ممه غنبايعه ، ثم نظهر أمرنا معه وندعو الناس اليه ، دمن بايمه كنا جعه ، وكان جعنا ، ومن اعتزلنا كفننا عنه ، و،ن نصب لغا جاهدناه ، ونصبنا معه على بغية ، ونرده الى الحق واهنه» (١١٧) ، ثم يزيد الشهر مستاتي، على هذا القول أن عمرو ابن عبيد نظر بعد ذلك الى الامام جعفر الصـــادق ، وقد كان حاضرا لهذا الاجتماع قائلا : « أحببنا أن نعرض عليك ، غانه لا غناء لنا عن مثلك ، لمنصلك وكثرة شيعتك " (١١٨) . ولكن جعفر الصادق ابي لانه كان يعارض ببدأ الخروج ويرى الصبر على بني أمية ، وانه لا يذرج واحد من آل البيت حتى يأذن الله بزوال ملكهم ، ولقد أشار بن المرتضى الى مناظرة بين واصل بن عطاء والامام جعفر الصادق تدور حول ذلك (۱۱۱۹) .

ولقد قام شىسك حول مبايعة واصسل بن عطاء للنفسر. الذكية وكذلك عمرو بن عبيد غيقول أستلافا الدكتور التفتاراني في تقرير هذه المبايعة

(١١٧) الدكتور أحمد صبحى : الزيدية ، ص ٨٦ ، والاملمة عند الشيعة الاثنى عشرية ، طبعة القاهرة ، ١٩٦٩ م ، ص ٣٦٦ ، وهو ينتل في كلاهما عن محمد الحسين المظفري في كتابه : الامام جعفر المسادق ، ج ١ ، ص ٢٣٢ .

: (۱۱۸) الشهر ستانی : ۱۱۱۱ والنحل ، ج ۲ ، ص ۸۵ . This was clowaladed (۲۹۹۵) QuranicThought.com مرب ۲۰

ان انتماء واصل بن عطاء وزميله عمرو بن عبيد الى النفس الذكية تولا غير موثوق به ، ولعال نزعة مذهبية خاصبة هى التى الملته على القائلين به » (١٢٠) .

واذا كان هذا الامر صحيحا بالنسبة لوامسل بن عطاء الذى قضى حياته كلها فى ظل الدولة الاموية ت ١٣١ ه ، غان هناك ثمة شسواهد تشير الى ترجيح مبايعة عمرو بن عبيد للنفس الذكية ، برغم المسلات الوثيتة بينه وبين أبى جعفر المصسور سواء تبل الخلافة أم بعدها ، هذه الشسواهد بمكن الوقوف، عليها من خلال تتبع صلة عمرو ابن عبيد بأبى جعفر المصسور . وهذا ما سسوف نشير اليه الآن فى بيانغا لصلته بدولة بنى العباس .

المرحلة الخامسة : دولة بني العباس :

اوردت لنا كتب الفرق والتاريخ والتراجم والادب اخبارا عن صلات عمرو بن عبيد بالخليفة المنصور ، سواء قبل توليه الخلافة ام بعدها ، ويمكن أن نوجز اخبار هذه الصلة غيما يأتى :

يروى ابن تتيبة ( وهو من اتدم المؤرخين ت ٢٧٦ ه ) أن عمرا كان اذا رأى المنصور يطوف حول الكعبة في قرطين يقول : أن يرد الله بامة محمدا خيرا يول أمرها هذا الشساب من بنى هاشم ، وكان له صديتا (١٢١) .

(١٢٠) انظر تفصيلا الدكتور أبو الوفا التفتازانى : واصل بن عطاء
 حياته ومصنفاته ، ص ٨ – ص ٥١ وايضا الدكتور على سامى النشار :
 نشاة التفكير الفلسفى فى الاسلام ، ج ٢ ، ص ١٦٥ .

(١٢١) آبن تتيبة : عيون الأخبار ، المجلد الثالث، جـ١٠ ، ص ٢٠٩.

وهذا يوضح مدى المتناع عمرو بالمنصور في أنه يحوز صفات الحاكم الصالح ، كما تروى المصادر الاعتزالية أن أبا جعفر المنصور كان من تلاميذ عمرو بن عبيد ، وكان السفاح على مذهب الاعتزال ، (١٢٢)

وكانت هناك صلات ايضا بين المنصور وواصل بن عطاء ، فيروى القاضى عبد الجبار أن المنصور نزل على واصل بن عطاء ... في البصرة ... فقال له أبيانا بلفته عن سليمان بن يزيد العدوى (١٢٣) ، فقال المنصور : فصرنا اليه فأتيناه وهو فى غرفة له فأشرف علينا ، فقال المنصور : مصرنا الذي معك ؟ فتال ( أى واصل ) : عبد الله أبن محمد بن عبد الله بن عباس ، فقال : رحب على رحب ، وقرب على قرب ، قال : ( أى واصل ) : أنه بحب أن يسمع أبياتك التى قلتها فأنشد...ده :

حتى متى لا ترى عدلا نسر به ولا نرى لدعاة حق أعوانا مستمسكين بحق قائلين به اذا تلون أهل الجور ألوانا يا للرجسال لداء لا دواء له وقائد هو أعمى قاد عميانا (١٢٤)

وهكذا كان لعمرو بن عبيد مسلات طبية بكبار رجال المعتزلة ورؤسسائهم بوجه عام وعمرو بن عبيد بوجه خاص .

(۱۲۲) القاضى عبد الجبار : طبقات المعتدلة ضهن كتساب غضل البغدادى : تاريخ بغداد ، جـ ۱۲ ، ص ۱۲۹ .

(١٢٣) سليمان بن يزيد العدوى : كان من يلتغ لتف. واصل في الراء ، ذكره الجاحظ في البيسان والتبين ، ج ١ ، ص ٥ ، ، وفي الحيوان ، ج ٦ ، ص ١٩١ ، وروى له الشريف المرتضى في الامالى ، ج ٢ ، ص ١٦٨ ، وذكره التاضى عبد الجبار في طبقات المعتزلة ص ٢٤٠ . (١٢٤) القاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ص ٢٤٠ ، وقد أورد الجاحظ الابيات في الحيوان ج ٦ ص ١٨٨،

ولا تعد هذه الصلات الطيبة دليلا كافيا على عدم مبايعه عمرو للنفس الذكية أو موالاته له ، فهنساك عدة شرواهد ترجح هذه المبايعة أو الموالاة منها :

أولا : تلك المبايعة التى تمت بمكة للنفس الذكية والتى شارك فيها السفاح والمنصور وقد ايد هذا ابن الاثير (١٢٥) والطبرى ، فضللا عن الاصفهائى (١٢٧) . ووقوع هذه البيعة هو الذى دعا الامام مالك بن أنس أن يجيب على الثوار ( الذين أرادوا الخروج مع النفس الذكية فى ثورته ١٤٥ ه ) حين مسألوه عن شرعية خروجهم لمسائدة التورة ، مع أنهم فى عنتهم بيعة للمنصور ، غاجابهم بقوله بايعتم مكرهين ، وما على الكره يمين (١٢٨) . فليس هناك اذا ما يمنع من أن يكون عمرو بن عبيد شارك فى هذه البيعة ، وهذا لا يتعارض من أن يكون عمرو بن عبيد شارك فى هذه البيعة ، وهذا لا يتعارض وكان قائده أبا مسلم الخراساتى ، وانتصر هذا التيار فقارس وكان قائده أبا مسلم الخراساتى ، وانتصر هذا التيار فقارت المباسية ( ١٣٢ ه ) وبتيام الدولة العباسيين بالتيار الفارس وكان قائده أبا مسلم الخراساتى ، وانتصر هذا التيار فقامت الدولة وكان قائده أبا مسلم الخراساتى ، وانتصر هذا التيار فقامت الدولة العباسية ( ١٣٢ ه ) وبتيام الدولة العباسية بدا اختفاء النفس الذكية وبدات دعوته لننسه سرا ، الى أن نتل عام ها العمام النفس الذكية وبدات دعوته لننسه سرا ، الى أن نتل عام ما المن بعد موت عمرو ابن عبيد بعام واحد (١٢٩) .

(١٢٥) ابن الاثير : الكامل في التاريخ ؛ المجلد الخامس ؛ ص ١٢٥ .
 (١٢٦) الطبرى : تاريخ الامم والملوك ؛ ج ٧ ، ص ١٥٥ ، ج ٢ ،
 ص ١٢٢ ( احداث سنع ١٤٢ ه ) .
 ص ١٢٢) الاصفهاني : متاتل الطالبيين ، ص ١٩٧ - ص ١٩٨ .
 (١٢٧) الاصفهاني : متاتل الطالبيين ، ص ١٩٧ - ص ١٩٨ .
 (١٢٩) انفس المصدر : ص ١٦٥ .
 (١٢٩) انظر ذلك تفصيلا : دكتور محمد عمارة : الاسلام وفلسفة الحكم ، الجزء الثالث ، المعتزلة والثورة ، ص ٩٠ .

وايضا : التراث في ضوء الغتل ، من ٣٤ - ص ٣٥ .

ثانيا : كان موقفه من المنصور ، بعد الخلافة ، موقف الناقد ، الآمر بالمعروف والناهى عن المنكر ، بنصائحه الرادعة ، بل انه قاطع نفقة المنصور بعد توليه الخالفة ، غيروى القاضى عبد الجبار ان « إبا جعفر المنصور كان اذا دخل البصرة ، ينزل على عمرو بن عبيد ويجمع له نفقته ويحسن اليه ، فعند الخالفة شاكر له ذلك (١٣٠) . كما أنه قاطع كل من تعاون مع دولة بنى العباس ، لانه براها وثبت الى الحكم وثبة غير شرعية ، غيروى القاضى عبد الجبار ان شبيب الى الحكم وثبة غير شرعية ، غيروى القاضى عبد الجبار ان شبيب بن شيبة ، وكان من اصحاب عمرو بن عبيد ، ولى الاهواز فكان يأتيه في مجلسه ، غلا يكلمه غضابا (١٣١) ، وقاطعه لتعاونه مع بنى العباس .

ثالثا : ما رواه القاضى عبد الجبار من أن هناك اتصالا بين عمرو بن عبيد والنفس الذكية نيقول : « ولما بلغ أبا جعفر المنصور ، أن عبد الله بن الحسن ، كاتب عمرو بن عبيد ، غقال : ذهبت البصرة ، وذهب بذهابها مكة والمدينة والبحرين ، واليمامة ، واليمن ، والاهواز ، وذهب بذهابها مكة والمدينة والبحرين ، واليمامة ، واليمن ، والاهواز ، وفارس ، وخراسان ، غانجسدر الى البصرة ، وقام بالجسر الاكبر ، وبعث الى عمرو بن عبيد غاناه ، غقال : كنت اجبت عبد الله بن الحسن على كتابه اليك ؟ ، غقال : أتانى كتاب معنون باسمه وكنيته ما فككته ولا عرفت خطه ، وما بينى وبينه أمارة أعرف بها أنه من عنده ، قال : فأبعث الى من يحمل الكتاب ، قال : هذا لا يكون أبدا ، قال : غانا أبعث الى من يحمل الكتاب ، قال : هذا لا يكون أبدا ، قال : غانا

(١٣٠) القاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ، ضمن كتاب مضلل
 الاعتزال وطبقات المعتزلة ، ص ٢٤٨ .
 (١٣١) القاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ، ضمن كتاب مضل
 الاعتزال وطبقات المعتزلة ، ص ٢٤٨ .

تجبه ، تال : الحلف في التقية كالكذب في التقية ، تال : صحدقت ، انتال له : انت على ما كنت ياابا عثمان ؟ قال : نعم (١٣٢) .

ويبدو آن الذى كان عليه هو آنه لا يرى استخدام التوة فى الخروج ، غيروى البغدادى صاحب تأريخ بغداد أن المنصور قال مخاطبا غمرا : بلغنى أن محمد بن عبد الله بن الحسن ، كتب اليك كتسابا ، فقال ( أى عمرو ) جاعنى كتابه يشبه أن يكون كتسابه ، قال نبم اجبته ؟ قال : أو لم تعرف رأيى فى السيف أيام كنت تختلف الينا ، أنى لا أراه ، قال : أجل. ، ولكن تحلف لكى يطمئن قلبى ، قال : (ئن كذبتك تقية ، لاحلتن لك تتية ، قال : والله انت الصادق البار (١٣٣) .

وقد كان المنصور ينتابه بين الحين والآخر الشك والريبة في صلة عبرو بالنفس الذكية ، فكان كثيرا ما يلجأ الى الحيلة ، ودس العبون ليستوضح الابر ، من هذا التبيل ما يرويه القاضى عبد الجبار من أن أبا جعفر المنصور كتب على لسان محمد بن عبد الله الحسن ، يدعوه الى نفسه ، فقراه ووضعه ولم يجبه ، وقال لحامله قل لصاحبك ، دعنا نستظل بهذا الظل ، ونشرب من هذا الماء البسارد ، حتى تأتينا آجاانا (١٣٤) ، وهكذا لم تجز عليه حدلة المنصور .

كل عذه الشمسواهد ربما تفيد في ترجيح وجود علاقة بين عمرو ابن عبيد والنفس الذكيسة ، لا نقول انها شمسواهد قاطعة ، وأنها هي على أقل تقدير شواهد على وجود علاقة تأبيد على نحوها .

وهذه الصلة لم تكن محدور قلق للخليفة المنعسور ، ترته يعلم ان عمرا لا يميل الى استخدام القوة التى تدفع الى النمرد والنورة ، وهو أن قال بالتَمكن من القوة فى الخروج مان شروط التمكن غالى قبها غلوا شديدا ، فقد قيل للمنصور يوما ، أن عمرو بن عبيد خارج عليك ، هو لا يرى أن بحرج على ألا أذا وجد نلائمائة وبضعة عشر رجلا مثل نفصه ، وذلك لا يكون ، من هنسا لم تخرج المعتزلة الا بعد موت عمرو بن عبيد .

ويمكن أن ننتهى الى التول بأنه اذا كان هذاك شبة مسلات بين عمرو بن عبيد والحركات الشيعية ، غانها مسلات سياسية ، تدور حول هدف سياسى ، هو اقامة الحكم شسورى ، وتحقيق ،جتمع العسدالة السياسية والاجتماعية ، فهى صلة سياسية تدخل فى باب الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وهى أبعد ما تكون عن الصلة العقائدية .

لمانا فيها تقدم وتفنا على دور عبرو بن عبيد السياسي والذي انضح في تقويهه للمشمسكلات السياسية في عصره من جانب ومشاركته في الاحداث السياسية من جانب آخر .

وهكذا يتضبح لغا من عرضيا الذهبية الكلابي ، كيف اله وصبع البذور الاولى للاصيول الكلامية عند المعتزلة ، نلك الاصيول التى صبيارت بعده اكثر تفصيلا وتدقيقا ، معبرة عن الصيغة النهائية للفكر الكلامي عند المعتزلة .

وعلى هذا يمكن اعتباره واحدا من أجل شبوخ المعتزلة الأوائل ، وواحدا من رؤسائها البارزين ، احتل فى تاريخها مكانا مرموقا ، كما احتل فى تاريخ علم الكلام والحياة العقاية فى الاسلام مكانه عظيمة لا يجحدها الا منكر ، غاليه برجع الفضال فى الاسهام بدور بارز فى نشاة المعتزلة التى تعنبر أكبر المدارس الكلامية وأجلها ،

تساه المعتزلة التي تعنبر المدارس المدارس الكلامية واجلها . ا م ١٣ --- عبرو بن عبيد ا

<sup>(</sup>١٣٢) نفس المعدر ، ص ٢٤٦. •

<sup>(</sup>١٣٣) الخطيب البغدادى : تاريخ بفداد ، جـ ١٢ ، ص ١٦٩ ، والقاضي عبد الجبار : طبقات المعتزلة ، ص ٢٤٧ .

<sup>(</sup>١٣٤) التاضى عبد الجبار : طبقات المعتزلة ص ٢٥٠ ، والدينورى : عيون الاخبار ، الجزء الأول ، « كتاب الحرب » ، من ٢٠٩ .

ثبت المراجع أولا : المراجع المعربية

رتبت المراجع بحسب اسماء المؤلفين مرتبسة على حرف المعجم بعـــــد حذف كلمة اب ، وابن ، واداة التعريف .

- ۱۰ الاسفهاني ( أبو الفرج على بن الحسن ، بن محمد ، بن الحمد
   ۱۰ الاسفهاني ( أبو الفيتم ) الاموى ت ٣٥٦ ه ) : الالهاني ، دار
   سعب ) بيروت ، عن طبعة بولاق .
- ١٢ أمين ( أحمرية ): فجر الاسلام ، مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ، الطبعة الثانية عشر ، ١٩٧٨ م .
- ١٤ --- البخســــارى ( أبو عبد الله بن ابى الحسن اسماعيل ابن ابراهيم
   ابن المغيرة بن بردزيه الجعنى ) .
   خلق المعال العياد ، ضمن كتاب عقائد الملفية ،
   بتحقيق الدكتور على سامى النشار : وعمار
   الطالبى ، منشاة المعارف ، الاسكندرية ، ١٩٧٠ م
- ١٥ البرديسى ( محمد زكريا ) : اصول الفقه ، دار النهضة العربية ،
   ١٥ التراهرة ، ١٩٦٩ م = ١٣٨٩ هـ .
- ١٦ ... البغدادى (عبد القاهر بن طاهر ت ٢٩ ه)
   ١٤ الفرق بين الفرق ، دار الآفاق الحديثة ، بيروت ، الطبعة الاولى ، ١٣٩٣ ه = ١٩٧٣ م
   ١٢ ... بينس ( دكتور س ، بينس ) :
   ١٢ ... بينس ( دكتور س ، بينس ) :
   ١٢ ... بينس ( دكتور س ، بينس ) :

٣١ – الجشمى ( ابو السحد المحسن بن محمد بن كرامة الجشمى البيشي ( ابو السحد المحسن بن محمد بن كرامة الجشمى مخط مخط و ١٩ هـ ) شرح عيون المسائل ، مخط مخط و ١٩ هـ ) شرح عيون المسائل ، مخط مخط و ١٩ من مكتبة صنعاء ، ميكرو نيلم ٢٠٦ من مكتبة صنعاء ، ميكرو نيلم ٧٢ من مكتبة صنعاء ، ميكرو نيلم ٧٢ من مكتبة صنعاء رقم ٢١٢ علم كلام أو ٧٢ أصول الدين .

تاريخ الاسلام ( السبياسي والديني والثقافي والاجتماعي ) ، النيضة المصرية ، القاهرة ، الطبعة التاسعة ، ١٩٧٩ م . ٣٩ - أبو الحسين البصري : المعتمد في أسبسول الفقه ، يتحقيق محمد حميد الله و آخرون ، دمشق ، ١٩٦٥ م = ١٢٨٥ ه . . ٤ - حسين ( دكتور طه ( : الفتنة الكبرى ، القاهرة ، ١٩٥١ م . ١٤ - حسين ( دكتور على محمد ) : عقد البيعة بين الفقه والتاريخ ؛ دار الثقافة للطباعة والنشر ، القاهرة ، ١٩٨٢ م ٤٢ ــــ الحصري ٦ أبو استسحاق أبراهيم بن على الحصري القبرواني ت ٥٢ هـ ) زهرة الآداب وثهرة الالبـــاب ، مفصل ومضبوط ومشروح بقلم المرحوم الدكتور زكى مبارك ، وحققه وزاد في تفصيله وضبطه وشرحه محمد محيى الدين عبد الحميد ، دار الجبل ، بيروت ، بدون تاريخ . ٢٢ - ابن حنبل ( الامام أحمد ) : الرد على الزنادقة والجهمية ، ضمن كتاب عقسائد الساف ، بتحقيق على ســـامي النشار ، وعمار الطالبي ، منشأة المعارف ، الاسكندرية ، ١٩٧٠ . ٤٤ ـــ الحوف ( الدكتور أحمد محمد ) : الزمحشري ، الهبئة المصربة العامة للكتاب ، التاهرة ، الطبعة الثانية ، بدون تاريخ ٥) -- الخطيب البغدادى ( احمد بن على ت ٢٣٦ ه ) مسر ب الم الم الم الم القاهرة ٢ ١٩٣١ م ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ م This file was downloaded from QuranicThought.com

العبر في خبر من غبر ، تحقيق الدكتور صلاح

This file was downloaded from QuranicThought.com

\_\_\_

• 14

دار

عيون <u>و.</u>

ه. .

--- 01

لام شخصيات ومذاهب ، الاسكندرية ، ١٩٧٨ م ن القيسي / ية ، وهو الشرح الكبير ، القاهرة ، بدون تاريخ لماهر أبى أحمد الحسين في التفسير والحديث ضبط الفاظه وعلق على بدر الدين النعسباني ة ، التاهرة ، ١٣٢٥ ه شريعة ، مطبعة الادارة ، الازهر ، القاهرة . لکريم ت ۸ ۲۵ ه ) امش كتاب الفصسل في دار المعرفة ، بيروت ، الاوغست ، ١٣٩٥ ه. == تصوف والتشيع ، دار

This file was downloaded from QuranicThought.com

الجزء الحامس : " القرق الاسلامية » بتحقيق محمود محمد الحشيري ، ومراجعة الدكتور ابرأهيم مدكور الجزء السادس ( التعديل والتحوير ) بنحتيق الدكتور أحمد غؤاد الاهوائي ومراجعة الدكنور ابراهيم مدكور الجزء الحادي عشر ( التكليف ) بنحقيق محمود محمد الخضسيري ، ومراجعة الكترر ابراهيم مدكور الجزء العشرون « في الامامة » بتحقيق الدكتور عبد الحذيم محمود والدكتدور سليمان دنيا ومراجعة الدكتور ابراهيم مدكور . المجهوع من المحيط بالتكليف ، جمع الحسن ابن متوبة ، تحقيق عمر السيد عزمي ، ومراجعة الدكتور أحمسد فؤاد الاهوائي ، المؤسسسة المصرية العامة للتأليف والترجبة والنشر ، الدار المصربة للتساليف والترجمسة والنشر ، القاهرة ، ١٩٦٥ م . : تثبيت دلائل النبوة ، تحقيق الدكترر عبسد الكريم عثمان ، بيروت ، ١٩٦٦ . : شرح الاصسول الخمسية ، وتعليق الامام الحمد بن الحسين بن ابي هاشم تحقيق الدكتور

الطيمة الاولى ، ١٣٨٤ ه = ١٩٦٥ م .

عبد الكريم عثمانُ ، مكتبة وهبة ، القاهرة ،

This file was downloaded from QuranicThought.com

٦٢ ---

-- ١٢

- ٩٤ القاضى عبد الجبار : فضل الاعتزال ، وطبقات المعتزلة ، اكتشف ٩٤ المخطوط وحققها وقدم لهـــا غؤاد الســـيد ، الدار التونسية للنشر ، تونس ، ١٩٧٤ م .
- ۹۵ ابن قتيبة ( أبى محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينورى ت ٢٧٦ ه ) المعارف ، حققه ، وقدم له الدكتور ثروت عكاشة ، دار المعارف ، القاهرة ، الطبعة الرابعة ، ١٩٨١ م .

- 11. -مروج الذهب ومعادن الجوهر ، بتحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد ، دار الفكر ، بيروت ، الطبعة الخامسة ، ١٢٩٢ ه . ۱۰۷ مشکور (محمد جواد) حواشى تحقيقه لكتاب المقالات والفرق للقمى ، طهران ، ۱۳۲۱ ه . ۱۰۸ المظفرى ( محمد الحسين ) : الشمعة الامامية ، النجف ، ١٩٥١ م . ۱۰۹ المقریزی ( تقی الدین احمد علی بن عبد القادر ت ۸{۵ ه ) الخطط المتريزية ، مطبعة النيل ، مصر ، الطبعة الاولى ١٣١٢ ه . ١١٠- الملطى ( أبو الحسين بن أحمد بن عبد الرحمن الشنافعي ت ٣٧٧ هـ ) التنبيه والرد على اهل الاهواء والبدع ، مطبعة الدولة ، استانبول ، ١٩٣٦ م . ت ١٠٣١ هـ) الكواكب الدرية في ترجمة السادة الصوفية ، مصر ۲ ۱۹۳۸ م . ۱۱۴ ابن منظور ( جمال الدين محمد بن مكرم الانصاري ت ٦٢٠ ه ) لسان العرب ، دار المعارف ، القاهرة . ١١٣- أبن نباتة ( محمد بن محمد ت ٧٦٨ ه ) سرح العيون ، القاهرة ، الطبعة الرابعة ، . - 1711

- 111 -

١١٥ هـ :
 ١١٥ هـ :
 ١٢٥ بحر ألكلام في علم التوجيد ، مطبعة كردستان
 العلمية ، محر ، ١٩١١ هـ ١٣٢٩ هـ .

١٦ ( الدكتور يلى سامى ) .
 نشباة التفكير الفاسفى فى الاسلام ، دار المعارف ،
 القاهرة ، الجزء الأول – الطبعة السابعة ١٩٧٧ ، والجزء والجزء الثاني « نشباة التشيع وتطوره » الطبعة الثانية ، ١٩٦٤ ، والجزء الأول
 الثالث « الزهد والتصوف فى القرنين الاول
 والثانى الهجريين » الطبعة الثامنة ، ١٩٨٠ م .

۱۱۷ ــــ نشوان الحميرى ( ابو سعيد نشوان بن سعيد بن نشــوان ت ٥٧٣ ه ) الحور العين ، حتقه وضبطه وحقق حواشيه ، الحور العين ، حتقه وضبطه وحقق حواشيه ، ووضع فهارســــه ، كمال مصطفى ، مكتبـــة الخانجى ، بمصر ، ومكتبة المثنى ببغداد ، ١٩٤٨

١١٨ أبو نعيم الاصنهائي ( أحمد بن عبد الله بن أحمد ت ٣٠٤ ه )
 حلية الاولياء ، مصر ، ١٣٥١ ه = ١٩١٢ م ٠

۱۱۹ النوبختی ( أبو محمد الحسن بن موسی توفی أواخر الترن الثالث الهجری )

. فرق الشيعة ، استانبول ، ١٩٣٤ م . This file was downloaded from QuranicThought.com

## ثانيا : المراجع الافرنجية :

- 1. Baldwin : Dictionary of philosophy.
- 2. Brockelemann : Geschichte Der Arabishen Litterature, Leiden, Brill, 1937.
- 3. Encyclopedia of Islam.
- 4. Encyclopedia of Religion and Ethics.
- 4. Lalande (A.) : Vocabulire technique et Critique de la philosophie.
- 6. Macdonald (D.) : Development of Muslim theology, Jurisprudence and conistutional theory, London, 1927.
- 7. Oberman : political theology In Early Islam, J.A.O.S. Vol. 55 1935.
- 8. Trittion : Muslim theology, London, 1947,
- 9. Watt (M.) : Frfee will and predestination In Early Islam. London,
- 10. \_\_\_\_\_: Islamic philosophy and theology, Edinburgh, University press, London, 1962.

- 111 --

١٢١ – اليامعي : مرهم العلل المعضلة في دنيع الشيعة والرد على المعتزلة ، وطبعة كلكته ، ١٩١٠ م .

معجم البادان ، لييزج ، ١٨٦٦ ه .

فهدرس الموضحيوعات

الصفحات

الموضـــوع

| ـ ص ١٤              | ٣     | المدهـه                                  |
|---------------------|-------|------------------------------------------|
| — میں ۱۲<br>— می ۱۱ |       | الفصل الأول : حياة عمرو بن عبيد ومصنفاته |
| -                   |       | اسمه ولقبه وكنيته                        |
| ۔۔ ص ۱۹             |       | مولده ونشـــــآته                        |
| - ص ٢١              |       | تلمنته لابى الحسن البصري                 |
| ص ۲۹                | -     | رضاقه في مجلس الحسن                      |
| — ص ۳۳              | ص ۲۹  |                                          |
| ــ ص ۲٪             | ص ۳۲  | اخـــــلاقه                              |
| ــ حس ۲ه            | ص ۲   | مكاتنـــــه                              |
| ـــ ص ۸۵            | می ۵٦ | محمد الفاته                              |
| ص ٦١<br>ص           |       | وقــــاته                                |

الفصل الثاني : التيارات الفكرية والدينية والسياسية في عصره (( البدايات الاولى الفرق والمذاهب الكلامية )) ص ٦٢ ... ص ١٠٨ تہ ہیے۔ ص ٦٢ - ص ٧٠ التبارات الفكرية والدينية والسياسية ص ٧٠ ـــ ص ١٠٨ اولا : التيارات المخالفة للاسلام حی ۷۰ ــ ص ۷۱ ثانبا : ظاهرة الوضع في الحديث ص ۷٦ \_ ص ۸۰ ثالثا : تيار التشبيه والتجسيم ص ۸۱ ـــ ص ۹۵ خامسا : الفرق الكلامية ص ۹۹ ... ص ۱۰۸ رابعا : تيار الجبرية والقدرية ص ۹۵ ـــ ص ۹۹ الفصل الثالث : النزعة المقلية عند عمرو بن عبيد ص ١٠٩ - ص ١٣٢ تمهيصد ص ١١١ --- ص ١١٤ النزعة المتلية عند عمرو بن عبيد ص ١١٤ ــ ص ١١٢ ا \_\_ تزعته العقلية في مجال التفسير ص ١١٦ ... ص ١٢٦ ب ... نزعته العقلية في مجال الحديث ص ۱۲۰ ــ ص ۱۲۳ عوامل نشباة النزعة العقاية عند عمرو بن عبيد ص ١٢٣ ــ ص ١٢٣ أولا : القرآن الخريم ص ١٢٣ ــ ص ١٢٣ ثانيا : السمينة ص ۱۲۸ - ص ۱۳۱ ثالثا : الدفاع عن الدين ص ۱۳۲ This file was downloaded from QuranicThought.com

الصفحات

| حی ۱۳۳ ــ حی ۱۹۲  | المفصل الرابع : آراؤه الكلامية                    |
|-------------------|---------------------------------------------------|
| ص ١٣٥ تـ مَنْ ١٣٦ | <del>ده ویند</del> ُنیند                          |
| ص ۱۳۷ ــ ص ۱۴۳    | أولا : التول بنقى القدر                           |
| ص ١٤٣ ـــ ص ١٤٣   | فانيا القول بالوعد والوعيد                        |
| ص ١٤٦ ـــ ص ١٢٠   | ثالثا التول بالمنزلة بين المتزلتين                |
| ص ۱۹۱ ـــ ص ۱۹۲   | رابعًا : القول بالامر بالمعروف والنهى عن المنكر : |
| ص ۱٦٢ ــ ص ۱٦٨    | أ الجانب الاخلاقي للأمر بالمعروف                  |
|                   | والنهى عن المنكر                                  |
| ص ۱۹۹ ـــ ص ۱۹۲   | ب ــــــ الجانب السياسي للأمر بالمعروف            |
|                   | والنهى عن المنكر                                  |
| من ۱۹۴ ـــ صن ۲۱۳ | المراجع :                                         |

| Ų       | •     |                                        |
|---------|-------|----------------------------------------|
| — ص ۲۱۲ | ص ۱۹٤ | ا ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| — ص ۲۱۳ | ص ۲۱۲ | ب ــــ المراجع الاجنبية                |

تصـــوييات :

الموض\_\_\_وع

على الرغم من الاجتهاد الشديد في التصحيح ، الا أنه وقعت بعض (الخطاء المطبقية ، ترجو من القارىء الكريم أن يصححها قبل المخى في قراءة الكتاب ، وذلك على النحو المبين في الجدول الآتى :

|                              | تصدويب الاخطساء     |                      |        |
|------------------------------|---------------------|----------------------|--------|
| المسمسو اب                   | الخطيا              | السطر                | الصفحة |
|                              |                     | 7                    |        |
| جعلته                        | جعاته               | <u>т</u><br>, у      | ٣      |
| يفـــد                       | بغيف                |                      | ٣      |
| اشتينر                       | اشىنيز              | السطر الأخير         | ٣      |
| Predestionation              | Tari                | ( هامشن )            |        |
| riedestionation              | Tunisprudence       | 15                   | ٤      |
|                              |                     | ميدر <b>هامشن )</b>  |        |
| استیقائنا<br>Predestionation | استيفائدا           | v                    | ٧      |
|                              | Predestiation       | ۲.                   | λ      |
| التــــوذ                    | بالقررة             | ۲                    | ٩.     |
| واعتقــد                     | والتى أعتقد         | · ٦                  | 11     |
| محکم 🕧                       | حكم                 | 17                   | ١٢     |
| بيتهم                        | بينهج ا             | 17                   | ١٣     |
| عمرو                         | عرو                 | 1                    | 17     |
| أيقاء أهل الزمان             | أبناء الزمان        | ्र <b>। भ</b>        | 17     |
| ارتلد                        | أرتلد               | 10                   | 1.4    |
| نؤبدها                       | نؤيدها              | , <sub>2</sub> 1, 21 | 50     |
| متــويه                      | منوبه               | ۲۳                   | ۲٦.    |
|                              |                     | من الهامش            |        |
| التفصيلات                    | التفضيلات           | ٨                    | ۳.     |
|                              |                     | مِن الهامشن          |        |
| ترونلواناحدا منالملائكة      | ترون لو أن الملائكة | ٣                    | ۳١     |
| تغلى                         | تنغلى               | - A                  | 11     |
| طبقاتهم                      | طبقاتها             | ٢                    | ۳۳     |
| شىسەرا ب                     | شىسىمى              | السطر الاخير         | ۳1     |
| وجزالة                       | وجزاك               | ٣                    | ٣٦     |
| بكررة                        | وطبقات              | V                    | 27     |
|                              |                     | من الهامش            |        |
| فتقضي                        | داغضى               | ١.,                  | ۳۷     |
| عـــزة                       | عزه                 | 17                   | ۳۸     |
| لجمساعة                      | جرــاعة             | ٥                    | ٤٢     |
|                              |                     | بن الهامش            |        |

... 111 ....

۱٩

- 111 -

| الامىسىرو اب    | الغملية                  | السطر    | الصفحة | الصــــواب                              | الغط             | السطر        | الصفحة |
|-----------------|--------------------------|----------|--------|-----------------------------------------|------------------|--------------|--------|
| المنيـــــة     | المتبـــــه              | ٢٥       | 18     | آمرا                                    | آمر              | ٦            | ٤٣     |
| الراوندى        | الراوندى                 | 57       | ٩1     | -پر.<br>وسینفترق                        | وستفرق           | ۳            | ٤٧     |
| قيــــــله      | ه <b>ا</b> د             | ٣        | ٩٥     | ويستعرى<br>لونجشينية                    | لوحشه            | 14           | ξ٨     |
| مجبرة           | .خبر ة                   | ٣        | ٩٧     | المسادفة                                | المصادقة         | ٦            | ٤٩     |
| فتحلل           | غتمـــل                  | ~        | ٩٧     | الحمسوى                                 | الحمسري          | ٣            | ٦.     |
| بننى            | يئفى                     | 18       | ٩٨     |                                         |                  | ەن الپامش.   |        |
| الإشبعث         | الاثىعت                  | ١٩       | ٩٨     | الحبوى                                  | الحمرى           | 1.           | ٦.     |
|                 | تئىسىم                   | 11       | ૧૧     | المعودي                                 | 0,14             | (من الهامش)  |        |
| ص د٦٢           | ص _                      | 10       | ٦٦     | القصل الثانى                            | الفصل الثالث     | السطر الاول  | ٦٢     |
| theology        | theorgy                  | ነጚ       | 11     | المصحي المعايي                          | المام الم        | 17           | 77     |
| الاعتزال        | الاعتسدال                | ۲۷       | 9.9    |                                         | وتود             | 10           | γ.     |
| الطبقمبية       | ا <u>لمايم</u> له        | ۲۸       | 11     | ننتهى                                   | تنتهى            | 10           |        |
| الخوارج         | الخرارح                  | 1        | 1      | مسلة                                    | م.<br>مـــــة    | 11           | ٧١     |
| التحسكيم        | الحكيم                   | 17       | ۱      | عمسار                                   | عماد             | 17           | ٧٥     |
| للتشـــيح       | للتشبيع                  | ۲.       | 1.1    |                                         |                  | من الهامش    |        |
| المغيصد         | المقيدح                  | ٣        | 1.5    | وما الحتار أهل كل باد                   | وما اختار كل بلد | 10           | Y٦     |
| الكيممسانية     | الكيب.ـــانية            | A        | 1.5    | وبہ ا <u>سر</u> اس بیل<br>می ۲۲۲        | ص ۲٤٣            | السطر الاخير |        |
| اللوبختى        | النوبجتي                 | 13       | 1.5    |                                         |                  | (من المهامش) |        |
| الاستقلالية     | الاستغلاليه              | V        | ۱٠٣    | حملت                                    | دات              | ۲۸           | VV -   |
| المتزلتين       | المعتزية                 | ۱.       | 1.1    | ·                                       |                  | ( هامش )     |        |
| أوردهبا         | ڧ                        | ۱.       |        | ونثــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | وتشمير           | ٤            | ٧٨     |
| وفى             | +ل-مالما                 | ٣        | 1.0    | وسنير                                   | عبيفه            | ٥            | ٨.     |
| شهلما           | فالظلبسون                | 17       | 1.2    | المثبيهة                                | المشرجه          | 10           | ٨١     |
| اوردهما         | وأوردهما                 | 77       | 112    | اليهـــود                               | لايه-ود          | الاول        | ٨٢     |
| ديكارت          | دبكارت                   | 15       | 115    | میہ۔<br>استترارا                        | <br>غاستقرارا    | 10           | ٨٦     |
| بمنسوان         | يعلوان                   | ۱۰ هامش  | 118    | بشبير                                   | بشمسير           | 17           |        |
|                 |                          | ٤        |        | التهسانوي                               | النهسانوي        | **           |        |
| بلمظ            | يلفظ                     | هامشر) ۱ | 111    | التهــانوي<br>التهــانوي                | التهاتوي         | 47           |        |
|                 |                          | ٣        |        | ويسب                                    | وننسب            | ٤            | 74     |
| سطم في متحيحه   | and many and             | 7        | 171    | ر<br>``ئزعتـــــه                       | نرغتــــه        | ۲            | 77     |
| بن              | این                      |          | 171    | لا تعـرف                                | لاً تعــرف       | 10           | ۹.     |
| انتقىبىدىة      | التقـــدية               | 22       | 155    | ،<br>بىنى                               | ېنفى             | 17           | ٩      |
|                 | محکردہ<br>م              | 14       | 121    |                                         | المتنزلة         | ١.           | ٩.٤    |
| یکتب تبل سطر ۱۹ | مکنوب بحدے سیملر 1} ہے ۔ | ĭ.       | 17.    | المتراحين                               | المتزلّتين       | ۱.           | ٩٤     |
|                 |                          |          |        | U>-                                     |                  |              |        |

| الصحواب         | الخط         | السطر      | الصفحة |
|-----------------|--------------|------------|--------|
|                 | المرسى       | ٢          | ١٣٦    |
|                 | شى           | ەن المها   |        |
| لان من كلف غيره | لان كلف غيرة | ١٨         | 181    |
| نېت             | ثبت          | 11         | 125    |
| يستطيعها        | يسيطلعها     | ٤          | 155    |
| فتذروها         | فتذوها       | Y          | 185    |
| رو<br>لان       | لانه         | ۲.         | 125    |
| الالفــــاظ     | الالفيسالط - | ٩          | 188    |
|                 |              | من المامش) | )      |
| الى مئــل       | مثــــل      | ٤          | ۱۰۷    |
| L               | ۲.           | ۲.         | 17.    |
| ابنى            | لينى         | 11         | 170    |
| الطبري ( ۱۲۹ )  | الطبرى       | ٥          | 19.    |
| تجالنے          | آجانا        | 17         | 195    |

- 11. -